
                                                         Volume 15 Nomor 2 (2025) 
                                      ISSN (P): 2087-4820 
                                      ISSN (E): 2579-8995 
                   DOI: https://doi.org/10.54180/elbanat.2025.15.2.890-910 
     

 
        hilyatulauliyak11@gmail.com  

       Jl. Ahmad Yani No. 117, Surabaya, Jawa Timur, Indonesia 

  

AL-GHAZALI DAN ISU DIKOTOMI ILMU:  
ANALISIS KRITIS ATAS ATRIBUSI DAN KESALAHPAHAMAN 

HISTORIS 
 

Hilyatul Auliya`1, Iksan2 
 1,2UIN Sunan Ampel Surabaya, Jawa Timur, Indonesia 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

A. Pendahuluan  

Dalam dunia pendidikan Islam, pemisahan antara pendidikan Islam dan non-

Islam, yang dikenal sebagai dikotomi pendidikan Islam, merupakan isu yang menarik 

dan telah menjadi bahan diskusi panjang. Dikotomi ini merujuk pada pembelahan 

antara ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu non-keagamaan yang dalam praktik 

ABSTRAK 
Isu dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional masih menjadi persoalan epistemologis yang 
berpengaruh dalam diskursus dan praktik pendidikan Islam hingga saat ini. Dalam konteks tersebut, 
Imam al-Ghazali kerap diposisikan sebagai tokoh yang dianggap memperkuat dikotomi ilmu, 
terutama melalui kritiknya terhadap filsafat. Artikel ini bertujuan menganalisis secara kritis atribusi 
tersebut dengan menelusuri kesalahpahaman historis terhadap pemikiran al-Ghazali serta 
merekonstruksi pandangan epistemologisnya mengenai ilmu. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode studi kepustakaan, melalui analisis terhadap karya-karya utama al-
Ghazali, seperti Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Tahāfut al-Falāsifah, dan al-Munqidh min al-Ḍalāl, serta 

literatur akademik kontemporer yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa al-Ghazali tidak 
mendukung pemisahan dikotomis antara ilmu agama dan ilmu rasional. Klasifikasi ilmu yang ia 
kemukakan bersifat normatif dan etis, bukan antagonistik, dengan menempatkan wahyu, akal, dan 

qalb dalam satu kesatuan epistemologis yang saling melengkapi. Kritik al-Ghazali terhadap filsafat 
ditujukan secara spesifik pada aspek metafisika spekulatif yang dinilai bertentangan dengan prinsip 
keimanan, bukan terhadap rasionalitas atau ilmu pengetahuan secara umum. Oleh karena itu, 
pemikiran al-Ghazali relevan sebagai landasan konseptual bagi pengembangan pendidikan Islam yang 
integratif, holistik, dan berorientasi pada keseimbangan intelektual, spiritual, dan moral. 

Kata Kunci: Al-Ghazali; Dikotomi Ilmu; Epistemologi; Filsafat; Pendidikan Islam 
 

ABSTRACT 
The issue of dichotomy between religious knowledge and rational knowledge remains an 
epistemological problem that continues to influence contemporary Islamic educational discourse 
and practice. In this context, Imam al-Ghazali is frequently portrayed as a figure who contributed 
to the reinforcement of this dichotomy, particularly through his criticism of philosophy. This 
article aims to critically examine such attributions by tracing the historical misconceptions 
surrounding al-Ghazali’s thought and reconstructing his epistemological perspective on knowledge. 
Employing a qualitative approach through library research, this study analyzes al-Ghazali’s major 

works, including Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Tahāfut al-Falāsifah, and al-Munqidh min al-Ḍalāl, along with 

relevant contemporary scholarly literature. The findings indicate that al-Ghazali did not advocate 
a dichotomous separation between religious and rational sciences. His classification of knowledge is 
normative and ethical rather than antagonistic, situating revelation, reason, and the heart (qalb) 
within an integrated epistemological framework. Al-Ghazali’s critique of philosophy is directed 
specifically at certain speculative metaphysical claims that conflict with religious doctrine, rather 
than at rational inquiry or empirical sciences as a whole. Consequently, al-Ghazali’s thought 
provides a valuable conceptual foundation for the development of an integrative, holistic model of 
Islamic education that emphasizes a balanced cultivation of intellectual, spiritual, and moral 
dimensions. 

Keywords: Al-Ghazali; Dichotomy of Knowledge; Epistemology; Islamic Education; 
Philosophy. 

https://doi.org/10.54180/elbanat.2025.15.2.870-889
mailto:hilyatulauliyak11@gmail.com


Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi Ilmu 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025) 

|891 

pendidikan sering kali diposisikan secara hierarkis dan terpisah. Sebagian tokoh 

pendidikan mendukung sistem dikotomi sepenuhnya, sementara yang lain menolak 

secara tegas. Untuk membedakan ilmu agama dari ilmu umum, berbagai istilah 

diskursus digunakan, seperti “ilmu akhirat” dan “ilmu dunia”. Sebagian orang juga 

menyebutnya sebagai ilmu syar’iyyah dan ilmu ghairu syar’iyyah, bahkan dalam 

literatur klasik dikenal dengan sebutan al-‘ulum al-diniyyah dan al-‘ulum al-

‘aqliyyah.1 Pada dasarnya, istilah “dikotomi pendidikan” mengacu pada dua jenis 

ilmu: pertama, ilmu-ilmu tanziliyah, yaitu ilmu yang bersumber dari wahyu Allah dan 

hadits Nabi Muhammad SAW dan kedua, ilmu-ilmu kauniyyah, yaitu ilmu yang lahir 

dari akal manusia berdasarkan interaksinya dengan alam. 

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa pada masa awal peradaban Islam, 

pengembangan ilmu pengetahuan berlangsung secara integratif tanpa pemisahan tegas 

antara dimensi religius dan rasional. Ulama sekaligus ilmuwan Muslim mengembangkan 

tafsir, fikih, kedokteran, astronomi, dan matematika dalam satu horizon epistemologis 

yang sama.2 Namun menjelang abad pertengahan, sekitar abad ke-11 M, mulai muncul 

kecenderungan pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum. Lembaga-lembaga 

madrasah seperti Nizamiyyah di Baghdad, misalnya, mengkhususkan kurikulumnya 

hanya pada fiqh dan hukum Islam, sementara ilmu-ilmu lain dipelajari semata-mata 

untuk mendukung aplikasi syar’iyyah.3 Perkembangan tarekat sufi dan menguatnya 

paham taklid pada periode tersebut turut mempersempit lingkup kajian agama hanya 

pada tafsir, tauhid, dan disiplin yang kini dikategorikan sebagai ilmu agama. Studi 

kontemporer menunjukkan bahwa dikotomi ilmu ini sesungguhnya lahir dari proses 

sejarah yang kompleks, dipengaruhi oleh pertemuan Islam-Arab dengan tradisi filsafat 

Yunani, serta kondisi politik, sosial, dan budaya masyarakat Islam pada masa tertentu. 

Kajian pendidikan Islam kontemporer menegaskan bahwa dikotomi ilmu tidak 

lahir secara tunggal dari doktrin teologis tertentu, melainkan merupakan hasil dari 

proses sejarah yang kompleks. Interaksi antara tradisi Islam dengan filsafat Yunani, 

dinamika politik kekuasaan, serta perubahan sosial budaya umat Islam berkontribusi 

besar terhadap terbentuknya pemisahan epistemologis tersebut.4 Dalam konteks ini, 

dominasi fuqaha pasca kemunduran politik Islam memperkuat klasifikasi ilmu ke dalam 

 
1 Akhmad Asyari and Rusni Bil Makruf, “Dikotomi Pendidikan Islam: Akar Historis Dan Dikotomisasi Ilmu,” EL-

HIKMAH: Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam 8, no. 2 (2014): 5. 
2  George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West (Edinburgh: Edinburgh 

University Press, 1981), 75–92. 
3 Ibid, 7. 
4 Majid Fakhry, A History of Islamic Philosophy (New York: Columbia University Press, 2004), 221–35. 



Hilyatul Auliya` dan Iksan 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2019) 

892| 

fardhu ‘ain dan fardhu kifayah, yang dalam praktik pendidikan sering ditafsirkan 

secara sempit. Akibatnya, penguasaan ilmu-ilmu sains dan teknologi mengalami 

stagnasi, sementara ilmu agama berkembang dalam ruang normatif yang terbatas.5 

Di tengah perdebatan tersebut, sosok Imam al-Ghazali sering kali ditempatkan 

sebagai figur sentral yang dipersalahkan atas menguatnya dikotomi ilmu. Kritik ini 

terutama diarahkan pada karya-karyanya seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din dan Tahafut al-

Falasifah yang oleh sebagian sarjana modern dianggap telah menutup ruang 

rasionalitas dan menghambat perkembangan filsafat serta sains dalam Islam. Narasi ini 

bahkan berkembang luas dalam kajian orientalis yang mengaitkan kemunduran sains 

Islam secara langsung dengan pengaruh pemikiran al-Ghazali.6 Namun, pembacaan 

semacam ini kerap bersifat reduktif karena mengabaikan konteks epistemologis dan 

tujuan kritik al-Ghazali terhadap para filosof. 

Sejumlah sarjana kontemporer justru menunjukkan bahwa al-Ghazali tidak 

menolak rasionalitas, melainkan melakukan kritik epistemologis terhadap klaim 

metafisis filsafat yang dinilainya bertentangan dengan prinsip tauhid. Penelitian 

George Saliba dan Ahmad Dallal, misalnya, menunjukkan bahwa aktivitas ilmiah dalam 

dunia Islam pasca-al-Ghazali tidak mengalami kemunduran, bahkan menunjukkan 

perkembangan signifikan dalam bidang astronomi dan ilmu-ilmu rasional.7 Dengan 

demikian, menyederhanakan al-Ghazali sebagai penyebab utama dikotomi ilmu 

merupakan problem akademik yang perlu ditinjau ulang secara kritis. 

Berdasarkan kerangka tersebut, artikel ini bertujuan untuk meninjau kembali 

posisi al-Ghazali dalam wacana dikotomi ilmu dengan pendekatan konseptual-analitis. 

Artikel ini tidak hanya memaparkan pemikiran al-Ghazali tentang ilmu, tetapi juga 

menganalisis secara kritis tuduhan yang dialamatkan kepadanya serta menelaah 

relevansi epistemologi al-Ghazali dalam konteks integrasi keilmuan dan pendidikan 

Islam kontemporer. Dengan pendekatan ini, artikel diharapkan dapat memberikan 

kontribusi teoritis terhadap pengembangan paradigma pendidikan Islam yang integratif 

dan non-dikotomis. 

 

B. Metode Penelitian 

 
5 Osman Bakar, Classification of Knowledge in Islam (Cambridge: Islamic Texts Society, 1998), 19–33. 
6  Agus Salim, “Dikotomi Ilmu Perspektif Imam Ghazali Dan Pengaruhnya Terhdap Kebijakan Pendidikan Di 

Indonesia,” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 10, no. 1 (2022): 6, 
https://doi.org/10.52185/kariman.v10i1.208. 

7 George Saliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance (Cambridge: MA: MIT Press, 2007), 
198–210. 



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi Ilmu 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025) 

|893 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa 

pemikiran tokoh klasik, yakni Imam al-Ghazali, yang sumber datanya tidak berasal dari 

praktik empiris lapangan, melainkan dari teks-teks tertulis yang bersifat normatif dan 

filosofis.8 Studi kepustakaan memungkinkan peneliti melakukan eksplorasi konseptual 

secara mendalam terhadap gagasan, kerangka epistemologis, serta argumentasi al-

Ghazali dalam konteks dikotomi ilmu dan integrasi keilmuan. 

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi sumber primer dan 

sumber sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya utama al-Ghazali yang secara 

langsung merepresentasikan pandangannya tentang ilmu, epistemologi, dan kritik 

terhadap filsafat, terutama Ihya’ ‘Ulum al-Din dan Tahafut al-Falasifah. Sumber 

sekunder terdiri atas karya-karya sarjana kontemporer yang membahas pemikiran al-

Ghazali, sejarah sains Islam, serta diskursus dikotomi dan integrasi ilmu dalam 

pendidikan Islam. Literatur sekunder dipilih dari buku akademik dan artikel jurnal 

bereputasi yang relevan dengan fokus kajian.9 

Teknik analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) terhadap 

teks-teks klasik dan modern. Analisis ini bertujuan untuk mengidentifikasi tema-tema 

kunci, konsep epistemologis, serta pola argumentasi yang berkaitan dengan klasifikasi 

ilmu dan posisi al-Ghazali terhadap rasionalitas dan wahyu.10 Selain itu, penelitian ini 

juga menggunakan pendekatan hermeneutik filosofis untuk memahami teks al-Ghazali 

secara kontekstual, dengan mempertimbangkan latar historis, tujuan penulisan, dan 

horizon pemikiran zamannya, sehingga terhindar dari pembacaan yang ahistoris dan 

reduktif.11 

Kriteria pemilihan literatur dalam penelitian ini meliputi: pertama, relevansi 

langsung dengan pemikiran al-Ghazali tentang ilmu dan epistemologi; kedua, 

kontribusi literatur terhadap perdebatan dikotomi dan integrasi ilmu; dan ketiga, 

kredibilitas akademik sumber yang ditandai dengan publikasi pada jurnal terakreditasi 

atau penerbit akademik bereputasi. Rentang literatur sekunder yang digunakan 

mencakup karya-karya klasik dan penelitian kontemporer dalam kurun waktu kurang 

 
8  John W. Creswell and J. David Creswell, Research Design Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches Fifth Edition, Writing Center Talk over Time (London, 2018), 181–84. 
9 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014), 3–7. 
10  Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (Los Angeles: SAGE Publications, 

2019), 24–31. 
11  Richard E. Palmer, Hermeneutics: Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, and 

Gadamer (Evanston: Northwestern University Press, 1969), 8–15. 



Hilyatul Auliya` dan Iksan 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2019) 

894| 

lebih dua dekade terakhir, guna menangkap perkembangan mutakhir dalam kajian al-

Ghazali dan pendidikan Islam.12 

Untuk menjaga fokus kajian, penelitian ini membatasi interpretasi pemikiran 

al-Ghazali pada aspek epistemologi dan implikasinya terhadap pendidikan Islam. Aspek 

tasawuf praktis dan spiritualitas personal al-Ghazali tidak menjadi fokus utama kecuali 

sejauh relevan dengan konsep ilmu dan integrasi keilmuan. Dengan batasan ini, 

penelitian diharapkan mampu menghasilkan analisis yang terarah dan argumentatif 

mengenai posisi al-Ghazali dalam wacana dikotomi ilmu dan relevansinya bagi 

pendidikan Islam kontemporer.13 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Pemikiran Al-Ghazali tentang Ilmu 

Menurut al-Ghazali, ilmu adalah jalan menuju hakikat. Dengan kata lain, 

seseorang harus tahu atau memiliki pengetahuan tentang hakikat agar dapat 

mencapainya.  Ilmuwan sangat penting bagi manusia karena tanpanya mereka akan 

bodoh dan tidak tahu cara hidup.  Sebagai seorang ilmuwan terkenal, al-Ghazali 

berusaha menulis karya tulis yang mendorong orang untuk terus mempelajari ilmu 

pengetahuan, terutama ilmu agama.  Di Ihya’ Ulumuddin al-Ghazali, yang berarti 

menghidupkan ilmu agama. Karya al-Ghazali ini banyak digunakan oleh para ulama 

kalam sebagai dasar untuk mempelajari kebajikan manusia karena banyak menjelaskan 

ilmu-ilmu tentang agama Islam, ke-Esaan Allah, dan ilmu-ilmu yang berkaitan dengan 

syari'at. Beberapa ahli mengatakan bahwa epistemologi al-Ghazali berakar pada ajaran 

agama Islam.14 

Dalam pemikiran Al-Ghazali, ilmu (al-‘ilm) didefinisikan sebagai pengetahuan 

yang sampai pada tingkat keyakinan dan kebenaran, sehingga tidak menyisakan 

keraguan dalam diri subjek yang mengetahui. Ilmu bukan sekadar persepsi inderawi 

atau penalaran rasional semata, melainkan penyingkapan hakikat sesuatu sebagaimana 

adanya. Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali menyebut ilmu sebagai sifat yang 

dengannya realitas diketahui secara jelas dan pasti, sehingga membedakannya dari 

dugaan (zann) dan ilusi (wahm).15 

 
12  Ahmad Zaki Yamani, “Filsafat Ilmu Al-Gazhali (Konsep Dan Urgensi Ilmu Menurut Pemikiran Al-Ghazali),” 

Jurnal Ilmiah Keagamaan,Pendidikan Dan Kemasyarakatan 14, no. 2 (2023): 142–45, 
http://www.ghazali.org/books/smith-gz.rtf. 

13 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 10–14. 
14 Ahmad Zaki Yamani, “Filsafat Ilmu Al-Gazhali (Konsep Dan Urgensi Ilmu Menurut Pemikiran Al-Ghazali),” 

Jurnal Ilmiah Keagamaan,Pendidikan Dan Kemasyarakatan 14, no. 2 (2023): 157–74. 
15 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Beirut: Dār al-Maʿrifah, 1982), 16–18. 



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi Ilmu 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025) 

|895 

Selain itu, Al-Ghazali membedakan ilmu menjadi pengetahuan yang dapat 

diandalkan (al-‘ilm al-yaqini) dan pengetahuan yang hanya terbatas pada informasi 

atau hipotesis. Dia berpendapat bahwa ilmu yang benar adalah pengetahuan yang 

kuat, tidak tergoyahkan oleh keraguan, dan tidak berubah meskipun berhadapan 

dengan keyakinan yang bertentangan. Ini adalah definisi yang menunjukkan bahwa 

pandangan Al-Ghazali tentang ilmu memiliki dimensi epistemologis yang ketat karena 

mensyaratkan korespondensi dengan kebenaran dan kepastian kognitif.16 

Tetapi Al-Ghazali tidak hanya memberikan definisi epistemologis. Ia 

menegaskan bahwa nilai ilmu tidak hanya ditentukan oleh tingkat kepastiannya, tetapi 

juga oleh orientasinya dan dampakannya terhadap perilaku manusia. Ilmu yang tidak 

menghasilkan amal dan penyucian jiwa dianggap tidak sempurna. Dengan demikian, Al-

Ghazali mengatakan bahwa pengertian ilmu mencakup dua aspek sekaligus: dimensi 

kognitif, yang memerlukan kepastian pengetahuan, dan dimensi etis-spiritual, yang 

memerlukan bahwa ilmu didasarkan pada pengabdian kepada Allah SWT.17 

Dalam epistemologi Al-Ghazali, pengetahuan tidak diperoleh melalui satu 

sumber tunggal, melainkan melalui tiga instrumen utama, yaitu pancaindra, akal, dan 

qalb (hati). Ketiganya membentuk hierarki epistemologis yang saling berhubungan dan 

tidak berdiri secara terpisah. Dengan kerangka ini, Al-Ghazali menolak reduksi 

pengetahuan hanya pada rasionalitas atau empirisme semata, sekaligus menolak 

spiritualisme yang menafikan peran akal.18 

Pancaindra merupakan instrumen awal dalam memperoleh pengetahuan 

empiris. Melalui penglihatan, pendengaran, peraba, penciuman, dan perasa, manusia 

menangkap fenomena-fenomena konkret di dunia fisik. Al-Ghazali mengakui validitas 

pengetahuan inderawi dalam batas tertentu, terutama untuk memahami realitas 

material dan fenomena alam. Namun, pengetahuan yang bersumber dari indera 

bersifat terbatas dan rentan terhadap kesalahan, karena indera hanya menangkap 

aspek lahiriah dari realitas dan dapat tertipu oleh ilusi.19 Oleh sebab itu, pengetahuan 

inderawi menurut Al-Ghazali tidak dapat dijadikan dasar kebenaran mutlak. 

Instrumen kedua adalah akal, yang berfungsi mengolah data inderawi melalui 

proses berpikir, penalaran, dan penyimpulan logis. Akal memungkinkan manusia 

memahami hubungan sebab-akibat, menyusun argumen, serta mengembangkan ilmu-

 
16  M. Bahri Ghazali, “Epistemologi Al-Ghazali,” Al-Qalam 18, no. 90–91 (2001): 45–47, 

https://doi.org/10.32678/alqalam.v18i90-91.1469. 
17 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 61–63. 
18 Ghazali, “Epistemologi Al-Ghazali,” 40–42. 
19 Abu Hamid Al-Ghazali, Pembebas Kesesatan (Bekasi: Al-Muqsith Pustaka, 2020), 8–12. 



Hilyatul Auliya` dan Iksan 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2019) 

896| 

ilmu rasional seperti logika, matematika, dan kedokteran. Al-Ghazali menempatkan 

akal pada posisi yang sangat penting dalam struktur pengetahuan, bahkan 

menyebutnya sebagai fondasi bagi pemahaman syariat. Tanpa akal, wahyu tidak dapat 

dipahami secara benar.20 Dengan demikian, Al-Ghazali tidak pernah menolak peran 

akal, sebagaimana sering dituduhkan oleh sebagian pengkritiknya. 

Meskipun demikian, Al-Ghazali menegaskan bahwa akal juga memiliki 

keterbatasan, terutama ketika berhadapan dengan persoalan metafisis dan hakikat 

ketuhanan. Akal mampu mencapai kebenaran rasional, tetapi tidak selalu mampu 

menembus kebenaran hakiki yang bersifat transenden. Di sinilah Al-Ghazali 

memperkenalkan qalb sebagai instrumen epistemologis tertinggi. Qalb dipahami bukan 

sekadar organ fisik, melainkan pusat kesadaran spiritual manusia yang mampu 

menerima cahaya ilahi (nur ilahi)21 

Melalui proses penyucian jiwa atau tazkiyat al-nafs serta upaya mendekatkan 

diri kepada Allah, qalb dipandang mampu memperoleh pengetahuan langsung yang 

dikenal sebagai ‘ilm ladunni. Jenis pengetahuan ini tidak dihasilkan melalui 

pendidikan formal maupun penalaran rasional, melainkan melalui pencerahan yang 

bersifat ilahiah. Al-Ghazali merujuk pada kisah Nabi Khidir dalam Al-Qur’an sebagai 

ilustrasi pengetahuan yang bersumber dari qalb yang mendapatkan limpahan petunjuk 

dari Allah, sebagaimana disebutkan dalam QS. al-Kahfi ayat 65. Meskipun demikian, Al-

Ghazali menegaskan bahwa pengetahuan qalb tidak dimaksudkan untuk menggantikan 

peran akal dan indera, tetapi berfungsi melengkapi dan menyempurnakan keduanya.22 

Al-Ghazali mengelompokkan ilmu bukan dengan tujuan memisahkan ilmu agama 

dan ilmu rasional secara dikotomis, tetapi untuk mengatur peran dan tujuan ilmu 

dalam kehidupan manusia. Dalam kerangka pemikirannya, klasifikasi ilmu bersifat 

fungsional dan berlandaskan nilai, bukan saling bertentangan. Dengan demikian, 

pembagian ilmu dimaksudkan untuk menetapkan skala prioritas serta tanggung jawab 

moral dalam proses pencarian ilmu, bukan untuk menafikan atau merendahkan salah 

satu bentuk pengetahuan.23 

Secara garis besar, Al-Ghazali mengelompokkan ilmu ke dalam dua kategori 

utama, yakni ilmu syar‘i dan ilmu non-syar‘i. Ilmu syar‘i merujuk pada pengetahuan 

 
20 Yamani, “Filsafat Ilmu Al-Gazhali (Konsep Dan Urgensi Ilmu Menurut Pemikiran Al-Ghazali),” 148–50. 
21 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 66–69. 
22  Badruzaman, Didin Hafidhuddin, and Endin Mujahidin, “Pendidikan Islami Dalam Pemikiran Hasan 

Langgulung,” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 1 (2018): 25–27, 
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v7i1.1341. 

23 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 57–60. 



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi Ilmu 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025) 

|897 

yang bersumber dari wahyu serta ajaran para Nabi, sehingga tidak dapat dihasilkan 

semata-mata melalui kemampuan rasional maupun pengamatan empiris. Jenis ilmu ini 

meliputi kajian Al-Qur’an, hadis, fikih, usul fikih, ilmu tauhid, dan akhlak. Dalam 

kerangka pemikiran Al-Ghazali, ilmu syar‘i menempati posisi fundamental sebagai 

dasar normatif dalam kehidupan keagamaan sekaligus sebagai landasan pembentukan 

moral manusia.24 

Adapun ilmu non-syar‘i mencakup berbagai bentuk pengetahuan yang diperoleh 

melalui aktivitas akal, pengalaman empiris, serta praktik sosial manusia, seperti 

matematika, kedokteran, astronomi, pertanian, dan linguistik. Al-Ghazali tidak 

menafikan keberadaan maupun nilai ilmu jenis ini. Sebaliknya, ia menegaskan 

signifikansinya bagi keberlangsungan hidup manusia dan terwujudnya kemaslahatan 

sosial. Dalam kerangka tersebut, ilmu non-syar‘i berfungsi sebagai instrumen untuk 

mengelola kehidupan dunia secara rasional, efektif, dan bertanggung jawab.25 

Di samping pembagian tersebut, Al-Ghazali juga mengelompokkan ilmu 

berdasarkan tingkat kewajibannya, yaitu fardhu ‘ain dan fardhu kifayah. Ilmu fardhu 

‘ain merujuk pada pengetahuan yang wajib dikuasai oleh setiap Muslim secara 

individual, terutama yang berkaitan langsung dengan aspek akidah, ibadah, dan 

pembinaan akhlak. Sementara itu, ilmu fardhu kifayah adalah pengetahuan yang 

kewajibannya bersifat kolektif, sehingga apabila telah ada sebagian anggota 

masyarakat yang menguasainya, kewajiban tersebut tidak lagi dibebankan kepada yang 

lain. Ilmu-ilmu seperti kedokteran, matematika, dan teknik termasuk dalam kategori 

ini karena memiliki keterkaitan langsung dengan kepentingan dan kemaslahatan 

publik.26 

Pembagian ilmu ke dalam kategori fardhu ‘ain dan fardhu kifayah kerap 

dipahami secara keliru sebagai pembenaran atas dikotomi ilmu. Padahal, dalam 

pandangan Al-Ghazali, klasifikasi tersebut justru menegaskan bahwa ilmu non-syar‘i 

tetap memiliki nilai keagamaan selama diarahkan untuk mewujudkan kemaslahatan 

umat. Ia menegaskan bahwa apabila suatu masyarakat mengabaikan penguasaan ilmu 

fardhu kifayah, maka dosa tidak hanya ditanggung oleh individu tertentu, melainkan 

oleh seluruh komunitas. Dengan kerangka pemikiran ini, Al-Ghazali menempatkan sains 

 
24 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, 20–23. 
25 Yamani, “Filsafat Ilmu Al-Gazhali (Konsep Dan Urgensi Ilmu Menurut Pemikiran Al-Ghazali),” 151–53. 
26 Asyari and Makruf, “Dikotomi Pendidikan Islam: Akar Historis Dan Dikotomisasi Ilmu,” 163–65. 



Hilyatul Auliya` dan Iksan 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2019) 

898| 

dan ilmu rasional sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari tanggung jawab 

keagamaan umat Islam.27 

Selanjutnya, Al-Ghazali mengklasifikasikan ilmu berdasarkan nilai moral dan 

konsekuensi yang ditimbulkannya menjadi ilmu terpuji dan ilmu tercela. Ilmu terpuji 

merujuk pada pengetahuan yang memberikan kemanfaatan, baik dalam dimensi 

spiritual maupun sosial, serta tidak bertentangan dengan prinsip tauhid. Dalam 

kategori ini termasuk ilmu-ilmu seperti kedokteran dan matematika karena 

kontribusinya terhadap peningkatan kesejahteraan manusia. Sebaliknya, ilmu tercela 

adalah pengetahuan yang menimbulkan kemudaratan atau berpotensi merusak akidah, 

seperti sihir dan praktik perdukunan. Penilaian terhadap suatu ilmu, dalam pandangan 

Al-Ghazali, tidak didasarkan pada apakah ilmu tersebut bersifat rasional atau non-

rasional, melainkan pada orientasi tujuan serta dampak yang dihasilkannya.28 

Dengan demikian, klasifikasi ilmu menurut Al-Ghazali menunjukkan bahwa 

pembagian ilmu dalam pemikirannya bersifat normatif dan etis, bukan dikotomis 

dalam arti pemisahan mutlak antara agama dan sains. Ilmu agama dan ilmu rasional 

ditempatkan dalam satu kerangka tujuan yang sama, yaitu pengabdian kepada Allah 

dan kemaslahatan manusia. Pembacaan yang menempatkan klasifikasi ilmu Al-Ghazali 

sebagai legitimasi dikotomi ilmu sesungguhnya merupakan penyederhanaan yang 

mengabaikan kerangka epistemologis dan aksiologis yang ia bangun secara sistematis. 

Anggapan bahwa Al-Ghazali bersikap anti-filsafat pada umumnya bersumber 

dari pembacaan yang parsial terhadap karyanya Tahafut al-Falasifah. Padahal, kritik 

yang ia ajukan dalam karya tersebut tidak ditujukan pada filsafat sebagai disiplin 

rasional secara keseluruhan, melainkan pada sejumlah klaim metafisis tertentu yang 

dikemukakan oleh para filosof Muslim aliran Peripatetik, terutama Ibn Sina dan Al-

Farabi, yang menurut penilaiannya bertentangan dengan prinsip-prinsip akidah Islam.29 

Al-Ghazali secara tegas membedakan antara cabang-cabang filsafat yang 

bersifat netral dan memiliki manfaat, seperti logika, matematika, dan ilmu alam, 

dengan spekulasi metafisis yang menurutnya melampaui batas kemampuan 

epistemologis akal manusia. Pembedaan ini tampak jelas dalam karyanya Maqasid al-

Falasifah, di mana ia terlebih dahulu memaparkan sistem filsafat secara objektif, 

runtut, dan sistematis. Penyajian tersebut menunjukkan penguasaan yang mendalam 

 
27 Badruzaman, Hafidhuddin, and Mujahidin, “Pendidikan Islami Dalam Pemikiran Hasan Langgulung,” 28–30. 
28 Ghazali, “Epistemologi Al-Ghazali,” 48–50. 
29 Fakhry, A History of Islamic Philosophy, 139–47. 



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi Ilmu 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025) 

|899 

terhadap filsafat sebelum ia menyampaikan kritik dalam karya lain.30 Fakta ini 

memperlihatkan bahwa sikap kritis Al-Ghazali terhadap filsafat tidak bersifat apriori 

atau dogmatis, melainkan didasarkan pada pemahaman yang matang dan evaluasi 

rasional. 

Dalam Tahāfut al-Falāsifah, Al-Ghazali hanya menetapkan tiga dari dua puluh 

doktrin filosof sebagai bentuk kekufuran, yaitu pandangan tentang kekekalan alam, 

anggapan bahwa pengetahuan Tuhan terbatas pada hal-hal universal, serta penolakan 

terhadap kebangkitan jasmani. Kritik terhadap doktrin-doktrin tersebut disusun 

melalui argumentasi rasional dan penggunaan logika filosofis, bukan melalui penolakan 

terhadap akal itu sendiri.31 Dengan demikian, Al-Ghazali justru memanfaatkan 

perangkat filsafat sebagai instrumen untuk mengkritik klaim-klaim filosofis yang 

dinilainya bermasalah. 

Posisi tersebut menunjukkan bahwa Al-Ghazali tidak menegakkan pemisahan 

antara ilmu agama dan ilmu rasional, melainkan merumuskan batas-batas 

epistemologis agar akal tidak mengklaim otoritas mutlak dalam ranah metafisika. 

Dalam kerangka ini, filsafat tetap memperoleh legitimasi dalam sistem keilmuannya 

selama diarahkan pada kemaslahatan dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

wahyu. Oleh karena itu, tuduhan yang menempatkan Al-Ghazali sebagai penyebab 

utama lahirnya dikotomi ilmu lebih mencerminkan pembacaan yang ahistoris serta 

penyederhanaan intelektual yang mengabaikan kompleksitas dan kedalaman 

pemikirannya. 

 

2. Tuduhan dan Pembelaan terhadap Al-Ghazali 

Selama berabad-abad, umat Islam tanpa disadari telah memisahkan antara ilmu 

agama dan ilmu umum. Sikap dikotomis ini membawa dampak negatif berupa 

kemunduran, kejumudan, bahkan stagnasi perkembangan ilmu pengetahuan di dunia 

Islam. Dikotomi sendiri dipahami sebagai pemisahan dua hal yang dipandang saling 

berlawanan. Dalam konteks keilmuan, dikotomi berarti pembagian ilmu ke dalam dua 

kelompok yang berbeda sehingga sistem pendidikan pun ikut terpecah dan 

tersegmentasi. Akibatnya, muncul anggapan bahwa ilmu agama identik dengan Islam, 

sedangkan ilmu umum dianggap berasal dari Barat. 

Pandangan yang menuduh Al-Ghazali sebagai penyebab utama munculnya 

dikotomi ilmu dalam tradisi Islam umumnya didasarkan pada asumsi bahwa kritiknya 

 
30 Abu Hamid Al-Ghazali, Maqasid Al-Falasifah (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997), 5–7. 
31 Abu Hamid Al-Ghazali, Kerancuan Filsafat (Tafahut Al-Falasifah) (Yogyakarta: Forum, 2015), 1–41. 



Hilyatul Auliya` dan Iksan 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2019) 

900| 

terhadap filsafat berimplikasi pada penafian terhadap ilmu rasional. Asumsi ini 

bermasalah karena mereduksi hubungan yang kompleks antara teologi, filsafat, dan 

dinamika sejarah intelektual Islam. Sejumlah kajian kontemporer justru menegaskan 

bahwa dikotomi ilmu lahir dari proses historis dan institusional yang panjang dan 

berlapis, sehingga tidak dapat dipahami sebagai konsekuensi langsung dari pemikiran 

Al-Ghazali semata.32 

Dalam literatur modern, sebagian orientalis dan pemikir Barat menuduh Imam 

al-Ghazali sebagai penyebab utama kemunduran ilmu pengetahuan di dunia Islam. 

Kritik ini berakar pada pandangan bahwa karya Tahafut al-Falasifah (Kerancuan Para 

Filosof) telah “mematikan rasionalisme” dan menutup gerbang ijtihad di dunia Islam.33 

Tuduhan ini diperkuat oleh tokoh-tokoh seperti E. C. Sachau, Bernard Lewis, dan 

bahkan ilmuwan modern seperti Steven Weinberg, yang menulis bahwa setelah al-

Ghazali “tidak ada lagi sains yang layak disebut dalam dunia Islam.” Pandangan ini lalu 

meluas menjadi narasi “kemunduran Islam” yang diasosiasikan dengan teologi 

Asy‘ariyah dan pemikiran mistik al-Ghazali. 

Namun, penelitian historis mutakhir membantah pandangan tersebut. Macksood 

Aftab menegaskan bahwa narasi “kemunduran” yang menyalahkan al-Ghazali 

merupakan mitos orientalis yang lahir bukan dari penelitian arsip naskah, melainkan 

dari asumsi yang bias dan polemis. Kajian terhadap ribuan manuskrip sains Islam 

pasca-Ghazali menunjukkan bahwa aktivitas ilmiah justru meningkat pesat, terutama 

dalam bidang astronomi, kedokteran, dan matematika.34 George Saliba bahkan 

menyebut bahwa periode pasca-Ghazali justru menandai masa renaisans ilmiah Islam 

yang ditandai oleh kemunculan para ilmuwan seperti Ali Qushji dan Tusi, yang 

menghasilkan teori astronomi lebih maju dibanding pra-Ghazali.35 Dengan demikian, 

tuduhan bahwa al-Ghazali menyebabkan “matinya sains Islam” tidak memiliki dasar 

empiris yang kuat. 

Lebih lanjut, Aftab menunjukkan bahwa al-Ghazali tidak menolak rasionalitas, 

melainkan melakukan penyaringan epistemologis terhadap klaim metafisis para filosof 

yang dianggap bertentangan dengan prinsip tauhid.36 Kritiknya terhadap filsafat 

bukanlah anti-sains, melainkan upaya menjaga integritas akidah tanpa menafikan 

 
32 Saliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance, 245–48. 
33 Macksood Aftab, “Ghazali, Islamophobia and the Myth of Islamic Decline,” Islamic Philosophy Online, 2009. 
34 Ibid. 
35 Saliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance, 241. 
36 Nuh Aydin, “Did Al-Ghazali Kill the Science in Islam?,” Paramus Publishing Inc., 2012, 

https://fountainmagazine.com/all-issues/2012/issue-87-may-june-2012/did-al-ghazali-kill-the-science-in-
islam-may-june-2012. 



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi Ilmu 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025) 

|901 

manfaat akal. Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, al-Ghazali justru memuliakan ilmu yang 

membawa kemaslahatan umat dan mengarahkan manusia pada pengenalan Allah.37 Ia 

membagi ilmu menjadi mahmudah (terpuji) dan madhmumah (tercela), di mana ilmu 

seperti kedokteran dan matematika termasuk kategori pertama karena memberi 

manfaat sosial dan spiritual. 

Ahmad Dallal menegaskan bahwa pasca-Ghazali, sains Islam tidak menurun, 

tetapi semakin mapan secara epistemologis karena tidak lagi perlu “membenarkan diri 

di hadapan agama.”38 Artinya, integrasi antara agama dan ilmu telah mencapai tahap 

keseimbangan, di mana ilmuwan Muslim dapat meneliti realitas empiris tanpa merasa 

berseberangan dengan wahyu. Hal ini menunjukkan bahwa paradigma keilmuan Islam 

tetap bersifat terbuka dan kritis, bukan dogmatis seperti yang diasumsikan oleh para 

pengkritik al-Ghazali. 

Fazlur Rahman menolak pandangan yang menempatkan Al-Ghazali sebagai 

tokoh anti-rasional. Menurutnya, Al-Ghazali justru melakukan koreksi internal 

terhadap filsafat agar tetap beroperasi dalam kerangka etika dan teologi Islam. Kritik 

yang disampaikan dalam Tahafut al-Falasifah dipahami oleh Rahman sebagai upaya 

membatasi spekulasi metafisis yang berlebihan, bukan sebagai penolakan terhadap 

rasionalitas maupun sains. Dalam kerangka tersebut, Fazlur Rahman menilai bahwa 

munculnya dikotomi ilmu lebih berkaitan dengan stagnasi metodologis pasca-Al-

Ghazali, ketika tradisi berpikir kritis tidak lagi dikembangkan secara kreatif oleh 

generasi intelektual berikutnya.39 

Osman Bakar menegaskan bahwa klasifikasi ilmu yang dikemukakan Al-Ghazali 

bersifat hierarkis dan integratif, bukan dualistik. Pembedaan antara ilmu syar‘i dan 

ilmu non-syar‘i tidak dimaksudkan untuk memisahkan agama dan sains secara 

ontologis, melainkan untuk mengatur prioritas etis serta tanggung jawab sosial dalam 

pengembangan dan pemanfaatan ilmu. Dalam kerangka ini, ilmu rasional tetap 

memperoleh legitimasi keagamaan sepanjang diarahkan pada kemaslahatan manusia 

dan tidak bertentangan dengan prinsip tauhid.40 

Sementara itu, Syed Muhammad Naquib al-Attas berpendapat bahwa munculnya 

dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam modern lebih disebabkan oleh masuknya 

 
37 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, 25–27. 
38 Ahmad Dallal, The Terry Lectures: Islam, Science, and the Challenge of History, Yale University Press (New 

Haven: Yale University Press, 2010), 156.  
39  Fazlur Rahman, Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of 

Chicago Press, 1982), 24–27. 
40 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 101–5. 



Hilyatul Auliya` dan Iksan 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2019) 

902| 

epistemologi Barat yang bersifat sekuler, bukan oleh warisan intelektual Islam klasik. 

Dalam pandangannya, pemikiran Al-Ghazali justru merepresentasikan tradisi keilmuan 

yang bersifat integratif, karena menempatkan pengetahuan dalam kerangka adab serta 

orientasi moral yang jelas. Atas dasar ini, al-Attas menilai bahwa menyandarkan 

dikotomi ilmu modern kepada Al-Ghazali merupakan kekeliruan kategoris, karena 

mencampuradukkan konteks pemikiran klasik dengan problem epistemologis modern.41 

Dengan demikian, penafsiran yang parsial terhadap karya-karya Al-Ghazali telah 

memunculkan kesalahpahaman yang signifikan dalam sejarah intelektual Islam. 

Padahal, Al-Ghazali justru meletakkan dasar bagi suatu sistem pengetahuan yang 

bersifat integratif, yang menyatukan dimensi spiritual dan rasional, wahyu dan akal, 

serta nilai moral dan realitas empiris. Kerangka ini menjadi landasan bagi konsep 

pendidikan Islam yang menekankan keseimbangan antara penguasaan ilmu keagamaan 

dan ilmu umum. 

 

3. Relevansi Pemikiran Al Ghozali dalam Integrasi Keilmuan 

Pemikiran Al-Ghazali mengenai integrasi keilmuan menawarkan paradigma 

pendidikan yang menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu duniawi. Dalam 

pandangan Al-Ghazali, pengetahuan harus difungsikan sebagai sarana mendekatkan diri 

kepada Allah, bukan sekadar alat untuk mengejar kepentingan duniawi. Ia membagi 

ilmu ke dalam dua kategori utama: fardhu ‘ain dan fardhu kifayah. Keduanya harus 

dikembangkan secara harmonis agar tercipta keseimbangan antara spiritualitas dan 

rasionalitas. Dengan demikian, pendidikan yang ideal menurut Al-Ghazali tidak boleh 

hanya berorientasi pada rasionalitas semata, tetapi juga harus menumbuhkan 

kesadaran spiritual yang menjadi fondasi moral manusia.42 

Untuk menilai relevansi pemikiran Al-Ghazali dalam upaya integrasi keilmuan 

secara lebih sistematis, penting terlebih dahulu menegaskan landasan epistemologis 

yang menopang pemikirannya. Al-Ghazali memahami ilmu sebagai hasil interaksi yang 

saling melengkapi antara indera, akal, dan *qalb* yang mendapatkan bimbingan 

wahyu. Ketiga unsur tersebut tidak beroperasi secara terpisah, melainkan tersusun 

dalam suatu hierarki fungsional dalam proses pencarian kebenaran. Dalam kerangka 

ini, ilmu empiris dan rasional memperoleh legitimasi epistemologis sejauh diarahkan 

 
41 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993), 133–36. 
42 Nazila Mumtaza Zamhariroh et al., “Relevansi Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali Dengan Pendidikan Islam 

Kontemporer Tentang Keseimbangan Intelektual Dan Spiritual,” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 12, 
no. 2 (2024): 171–72. 



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi Ilmu 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025) 

|903 

oleh nilai-nilai transendental dan tujuan moral. Hal ini menunjukkan bahwa gagasan 

integrasi ilmu dalam perspektif Al-Ghazali bersifat epistemologis dan konseptual, 

bukan sekadar teknis-administratif atau terbatas pada pengaturan kurikulum.43 

Dalam konteks pendidikan Islam modern, gagasan Al-Ghazali ini sangat relevan 

untuk menjawab fragmentasi ilmu yang sering terjadi di lembaga pendidikan. 

Fenomena dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum menyebabkan 

ketidakseimbangan dalam pembentukan kepribadian peserta didik. Pendidikan yang 

terlalu menekankan aspek kognitif seringkali menghasilkan individu yang cerdas secara 

intelektual, tetapi miskin nilai moral. Pemikiran Al-Ghazali menjadi kritik terhadap 

sistem tersebut, sebab ia menegaskan bahwa ilmu tanpa spiritualitas akan 

menjerumuskan manusia pada kesombongan, sementara spiritualitas tanpa ilmu akan 

menjerumuskan pada kebodohan.44 Dengan demikian, integrasi keilmuan dalam 

perspektif Al-Ghazali menuntut sintesis antara wahyu dan akal, yang keduanya harus 

berfungsi secara sinergis. 

Dalam kerangka klasifikasi ilmu, pembagian antara fardhu ‘ain dan fardhu 

kifayah tidak dimaksudkan sebagai pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum, 

tetapi sebagai mekanisme penataan tanggung jawab keilmuan dalam komunitas 

Muslim. Ilmu-ilmu rasional seperti kedokteran, matematika, dan sains alam 

dikategorikan sebagai fardhu kifayah karena perannya yang strategis dalam menjaga 

keberlangsungan dan kemaslahatan sosial. Dengan perspektif ini, klasifikasi ilmu Al-

Ghazali dapat dipahami sebagai model interkoneksi, di mana ilmu syar‘i berfungsi 

sebagai landasan etis dan normatif, sementara ilmu rasional berperan sebagai sarana 

praktis untuk mengelola kehidupan manusia. Relasi keduanya bersifat komplementer 

dan saling menguatkan, bukan saling meniadakan.45 

 

Aspek 

Pemikiran 

Penjelasan menurut Al-Ghazali Fungsi dalam Integrasi Keilnuan 

Sumber Ilmu Ilmu bersumber dari indera, akal, 

dan qalb yang disinari wahyu 

Menolak reduksionisme empiris 

dan spiritualisme ekstrem 

Epistemologi Akal berfungsi mengolah data 

empiris, wahyu memberi orientasi 

Menyatukan rasionalitas dan 

transendensi 

 
43 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 66–72. 
44 Diana Safitri, Zakaria Zakaria, and Ashabul Kahfi, “Pendidikan Kecerdasan Spiritual Perspektif Al-Ghazali Dan 

Relevansinya Dengan Emotional Spiritual Quotient (Esq),” Tarbawi : Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 6, 
no. 1 (2023): 78–98. 

45 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, 21–25. 



Hilyatul Auliya` dan Iksan 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2019) 

904| 

kebenaran  

Klasifikasi 

Ilmu 

Ilmu syar‘i dan non-syar‘i; fardhu 

‘ain dan fardhu kifayah 

Menata prioritas, bukan 

memisahkan ilmu 

Status Moral 

Ilmu 

Ilmu dinilai dari manfaat dan 

orientasi etisnya 

Menghindari ilmu bebas nilai 

Posisi 

Filsafat 

Diterima sebagai alat rasional, 

dikritik pada klaim metafisis 

Menegaskan batas epistemologis 

akal 

Tujuan Ilmu Ma‘rifatullah dan kemaslahatan 

manusia 

Menyatukan tujuan duniawi dan 

ukhrawi 

 

Lebih jauh, relevansi pemikiran Al-Ghazali dapat dilihat dalam konteks 

transformasi pendidikan di era globalisasi dan digitalisasi. Dalam arus modernitas, 

pengetahuan ilmiah seringkali dipisahkan dari dimensi etik dan spiritual. Akibatnya, 

ilmu pengetahuan kehilangan orientasi moralnya dan menjadi instrumen bagi 

eksploitasi serta dehumanisasi. Al-Ghazali menawarkan solusi epistemologis melalui 

pendekatan holistik-integratif, di mana setiap bentuk ilmu diarahkan untuk 

memperkuat nilai-nilai ketauhidan dan kemaslahatan sosial.46 Integrasi keilmuan 

menurutnya bukanlah pencampuran buta antara ilmu agama dan sains, melainkan 

harmonisasi tujuan keduanya untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat 

(sa‘adah). 

Pemikiran Al-Ghazali tetap memiliki relevansi dalam merespons persoalan 

dikotomi ilmu kontemporer yang kerap terwujud dalam pemisahan institusional dan 

kurikuler antara ilmu keagamaan dan ilmu sains. Dalam perspektif Al-Ghazali, integrasi 

ilmu tidak dilakukan melalui penempelan simbol-simbol religius pada sains, melainkan 

melalui penyatuan orientasi epistemologis dan aksiologis dari seluruh disiplin ilmu. 

Setiap bidang pengetahuan dinilai tidak hanya berdasarkan keabsahan metode yang 

digunakannya, tetapi juga atas kontribusinya dalam membentuk manusia yang 

bermoral dan bertanggung jawab. Dengan pendekatan semacam ini, integrasi ilmu 

tidak berhenti pada level konseptual, melainkan diarahkan pada pencapaian tujuan 

substantif pendidikan.47 

 
46 Madhar Madhar, “Pemikiran Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam Sistem Pendidikan Islam 

Kontemporer,” TARQIYATUNA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Madrasah Ibtidaiyah 3, no. 2 (2024): 115–
18. 

47 Rahman, Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 31–34. 



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi Ilmu 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025) 

|905 

Dalam kerangka integrasi ilmu, Al-Ghazali menempatkan peran guru sebagai 

kunci dalam menjaga kesatuan antara aspek intelektual dan spiritual. Guru, bagi Al-

Ghazali, bukan sekadar pengajar pengetahuan, tetapi juga pembimbing moral dan 

spiritual yang harus meneladankan nilai-nilai kebenaran.48 Hubungan antara guru dan 

murid harus dilandasi dengan rasa hormat dan kasih sayang, karena proses pendidikan 

bukan sekadar transfer ilmu, melainkan proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). 

Konsep ini relevan dengan wacana pendidikan kontemporer yang menuntut guru 

berperan sebagai role model etis dan spiritual di tengah krisis moral yang melanda 

dunia pendidikan. 

Integrasi keilmuan yang ditawarkan Al-Ghazali juga membuka ruang bagi 

pengembangan kurikulum yang berorientasi pada keseimbangan antara ilmu 

pengetahuan dan nilai-nilai keagamaan. Kurikulum yang ideal, dalam pandangan Al-

Ghazali, adalah kurikulum yang menempatkan ilmu syar‘i sebagai fondasi, namun 

tetap mengakomodasi ilmu-ilmu empiris seperti kedokteran, matematika, dan filsafat, 

selama tujuannya tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam.49 Pendekatan ini dapat 

menjadi dasar reformasi pendidikan Islam modern, terutama dalam menghadapi 

tantangan globalisasi yang menuntut penguasaan sains tanpa mengorbankan moralitas 

dan spiritualitas. 

Di Indonesia, relevansi pemikiran Al-Ghazali tampak dalam upaya integrasi ilmu 

yang dilakukan oleh berbagai perguruan tinggi Islam. Paradigma integrasi-interkoneksi 

yang dikembangkan di lingkungan UIN (Universitas Islam Negeri) sejatinya merupakan 

penerjemahan modern atas konsep Al-Ghazali tentang kesatuan ilmu (wahdat al-

‘ilm).50 Al-Ghazali menginspirasi model pendidikan yang tidak hanya menekankan 

kemampuan berpikir logis dan kritis, tetapi juga mengakar pada nilai-nilai 

transendental. Dalam konteks ini, integrasi keilmuan bukan hanya sebuah konsep 

epistemologis, tetapi juga praksis pedagogis yang mengembalikan fungsi pendidikan 

sebagai sarana penyempurnaan manusia. 

Dalam konteks Indonesia, paradigma integrasi-interkoneksi yang dikembangkan 

di lingkungan UIN dapat dipahami sebagai formulasi kontemporer dari kerangka 

pemikiran Al-Ghazali. Paradigma ini menolak klaim dominasi tunggal atas satu sumber 

pengetahuan tertentu dan mendorong terjadinya dialog yang berkelanjutan antara 

 
48 Widad Sef and M. Yunus Abu Bakar, “Relevansi Pendidikan Perspektif Al-Ghazali Terhadap Paradigma 

Pendidikan Islam Di Indonesia,” Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan 21, no. 1 (2024): 94–97. 
49 Ibid, 98–99. 
50 Badruzaman, Didin Hafidhuddin, and Endin Mujahidin, “Pendidikan Islami Dalam Pemikiran Hasan 

Langgulung,” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 1 (2018): 1–19. 



Hilyatul Auliya` dan Iksan 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2019) 

906| 

wahyu, akal, dan realitas empiris. Keselarasan orientasi tersebut menunjukkan bahwa 

pemikiran Al-Ghazali tidak hanya memiliki signifikansi historis, tetapi juga relevan 

secara operasional sebagai landasan filosofis bagi pengembangan pendidikan Islam di 

perguruan tinggi yang bersifat integratif dan non-dikotomis.51 

Akhirnya, relevansi pemikiran Al-Ghazali tentang integrasi keilmuan tidak 

sekadar bersifat normatif, tetapi juga operasional. Ia memberikan kerangka filosofis 

bagi sistem pendidikan Islam untuk menghindari reduksionisme intelektual dan 

spiritual. Melalui keseimbangan antara akal dan hati, antara ilmu duniawi dan ukhrawi, 

Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan bukanlah penguasaan informasi, 

melainkan pembentukan insan kamil yakni manusia yang berilmu, berakhlak, dan 

bertakwa.52 Pandangan ini menjadi fondasi penting dalam membangun sistem 

pendidikan Islam yang mampu menavigasi tantangan zaman tanpa kehilangan arah 

spiritualnya. 

 

D. Implikasi Pemikiran Al-Ghazali terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

Pemikiran Al-Ghazali mengenai ilmu memiliki implikasi penting bagi 

pengembangan pendidikan Islam kontemporer, terutama dalam merespons persoalan 

dikotomi antara ilmu keagamaan dan ilmu umum yang masih kuat dalam praktik 

pendidikan. Relevansi pemikiran ini semakin tampak ketika dihubungkan dengan 

wacana pembaruan pendidikan Islam yang menuntut terwujudnya integrasi pada level 

epistemologis, bukan sekadar penggabungan administratif atau struktural antar-disiplin 

ilmu.53 

Pertama, dalam konteks pengembangan kurikulum, pemikiran Al-Ghazali 

menekankan pentingnya keseimbangan antara ilmu syar‘i dan ilmu rasional. Prinsip ini 

sejalan dengan agenda reformasi pendidikan Islam yang menolak pemisahan kaku 

antara kurikulum keagamaan dan kurikulum umum. Kurikulum yang bersifat integratif 

dipahami bukan semata sebagai pengaturan atau penggabungan mata pelajaran, 

melainkan sebagai upaya menyatukan orientasi nilai, tujuan pendidikan, serta 

tanggung jawab sosial yang ingin diwujudkan melalui proses pembelajaran.54 

 
51  M. Amin Abdullah, Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2006), 391–94. 
52 Ibid, 120–21. 
53  Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu, 1999), 45–49. 
54  Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam Di Sekolah (Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2012), 67–71. 



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi Ilmu 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025) 

|907 

Kedua, implikasi pemikiran Al-Ghazali terhadap integrasi sains dan agama 

menjadi signifikan dalam konteks perdebatan global mengenai relasi antara Islam dan 

sains modern. Pendekatan Al-Ghazali yang menempatkan wahyu sebagai orientasi 

nilai, sementara akal berfungsi sebagai instrumen metodologis, sejalan dengan 

pandangan para pemikir kontemporer yang menolak adanya konflik inheren antara 

agama dan sains. Dalam kerangka ini, integrasi sains dan agama dipahami sebagai 

penyatuan horizon makna dan etika ilmu, bukan sebagai penolakan terhadap metode 

dan prosedur ilmiah modern.55 

Ketiga, dalam konteks peran pendidik, pemikiran Al-Ghazali memperkuat arah 

pedagogi Islam kontemporer yang memandang guru tidak hanya sebagai penyampai 

pengetahuan, tetapi juga sebagai teladan moral dan spiritual. Penekanannya pada 

adab, keteladanan, dan pembinaan karakter sejalan dengan tuntutan pendidikan abad 

ke-21 yang tidak lagi berfokus semata pada capaian kognitif, melainkan juga pada 

pembentukan kepribadian, integritas, dan tanggung jawab moral peserta didik.56 

Keempat, pada tataran epistemologis, pemikiran Al-Ghazali menawarkan kritik 

mendasar terhadap orientasi utilitarian dalam pendidikan modern yang cenderung 

mereduksi ilmu semata-mata sebagai instrumen ekonomi. Kritik ini sejalan dengan 

wacana kontemporer mengenai de-sekularisasi ilmu serta upaya menempatkan kembali 

tujuan pendidikan Islam sebagai proses pembentukan insan yang beradab. Dengan 

kerangka tersebut, pendidikan Islam dapat tetap relevan dalam menghadapi tuntutan 

modernitas tanpa kehilangan keterhubungannya dengan nilai-nilai transendental yang 

menjadi fondasi etik dan spiritualnya.57 

 

E. Kesimpulan 

Dalam pembahasan diatas dapat simpulkan bahwa pemikiran Al-Ghazali tentang 

ilmu tidak mendukung dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional, melainkan 

membangun kerangka keilmuan yang bersifat integratif dan bernilai etis-spiritual. 

Ilmu, dalam perspektif Al-Ghazali, dipahami sebagai pengetahuan yang mencapai 

kepastian kognitif sekaligus diarahkan pada pembentukan akhlak dan pengabdian 

kepada Allah SWT. Oleh karena itu, nilai suatu ilmu tidak ditentukan semata oleh 

 
55  Nidhal Guessoum, Islam’s Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and Modern Science (London: I.B. 

Tauris, 2011), 112–18. 
56 Hasan Langgulung, Pendidikan Islam Menghadapi Abad Ke-21 (Jakarta: Pustaka Al Husna, 1988), 89–94. 
57 Al-Attas, Islam and Secularism, 135–40.  



Hilyatul Auliya` dan Iksan 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2019) 

908| 

metode atau objek kajiannya, tetapi oleh orientasi dan kemaslahatan yang 

dihasilkannya. 

Klasifikasi ilmu yang dikemukakan Al-Ghazali, baik pembagian antara ilmu 

syar‘i dan non-syar‘i maupun antara fardhu ‘ain dan fardhu kifayah, tidak 

dimaksudkan untuk memisahkan agama dan sains secara dikotomis. Sebaliknya, 

klasifikasi tersebut berfungsi untuk menata prioritas dan tanggung jawab moral dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan. Tuduhan bahwa Al-Ghazali bersikap anti-filsafat dan 

menjadi penyebab utama kemunduran sains Islam terbukti bersumber dari pembacaan 

yang parsial dan ahistoris terhadap karya-karyanya. 

Dalam konteks kontemporer, pemikiran Al-Ghazali tetap relevan sebagai 

landasan epistemologis bagi integrasi keilmuan dan pengembangan pendidikan Islam. 

Kerangka relasi antara indera, akal, qalb, dan wahyu menawarkan model pendidikan 

yang menolak fragmentasi ilmu serta menegaskan keseimbangan antara rasionalitas, 

spiritualitas, dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, pemikiran Al-Ghazali dapat 

dijadikan fondasi filosofis bagi pendidikan Islam yang integratif, non-dikotomis, dan 

responsif terhadap tantangan modernitas tanpa kehilangan orientasi moral dan 

transendentalnya. 

 

 

E. Daftar Referensi 

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-

Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006. 

Aftab, Macksood. “Ghazali, Islamophobia and the Myth of Islamic Decline.” Islamic 

Philosophy Online, 2009. 

Agus Salim. “Dikotomi Ilmu Perspektif Imam Ghazali Dan Pengaruhnya Terhdap 

Kebijakan Pendidikan Di Indonesia.” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 10, 

no. 1 (2022). https://doi.org/10.52185/kariman.v10i1.208. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC, 1993. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dār al-Maʿrifah, 1982. 

———. Kerancuan Filsafat (Tafahut Al-Falasifah). Yogyakarta: Forum, 2015. 

———. Maqasid Al-Falasifah. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997. 

———. Pembebas Kesesatan. Bekasi: Al-Muqsith Pustaka, 2020. 

Asyari, Akhmad, and Rusni Bil Makruf. “Dikotomi Pendidikan Islam: Akar Historis Dan 

Dikotomisasi Ilmu.” EL-HIKMAH: Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam 8, 



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi Ilmu 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025) 

|909 

no. 2 (2014). https://doi.org/10.20414/elhikmah.v8i2.58. 

Aydin, Nuh. “Did Al-Ghazali Kill the Science in Islam?” Paramus Publishing Inc., 2012. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999. 

Badruzaman, Didin Hafidhuddin, and Endin Mujahidin. “Pendidikan Islami Dalam 

Pemikiran Hasan Langgulung.” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 1 

(2018). https://doi.org/10.32832/tadibuna.v7i1.1341. 

Bakar, Osman. Classification of Knowledge in Islam. Cambridge: Islamic Texts 

Society, 1998. 

Creswell, John W., and J. David Creswell. Research Design Qualitative, Quantitative, 

and Mixed Methods Approaches Fifth Edition. Writing Center Talk over Time. 

London, 2018. 

Dallal, Ahmad. The Terry Lectures: Islam, Science, and the Challenge of History. Yale 

University Press. New Haven: Yale University Press, 2010. 

Fakhry, Majid. A History of Islamic Philosophy. New York: Columbia University Press, 

2004. 

Ghazali, M. Bahri. “Epistemologi Al-Ghazali.” Al-Qalam 18, no. 90–91 (2001). 

https://doi.org/10.32678/alqalam.v18i90-91.1469. 

Guessoum, Nidhal. Islam’s Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and 

Modern Science. London: I.B. Tauris, 2011. 

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. Los 

Angeles: SAGE Publications, 2019. 

Langgulung, Hasan. Pendidikan Islam Menghadapi Abad Ke-21. Jakarta: Pustaka Al 

Husna, 1988. 

Madhar, Madhar. “Pemikiran Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam 

Sistem Pendidikan Islam Kontemporer.” TARQIYATUNA: Jurnal Pendidikan Agama 

Islam Dan Madrasah Ibtidaiyah 3, no. 2 (2024). 

https://doi.org/10.36769/tarqiyatuna.v3i2.813. 

Makdisi, George. The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West. 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981. 

Muhaimin. Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama 

Islam Di Sekolah. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012. 

Mumtaza Zamhariroh, Nazila, Annisa Rahmania Azis, Balqisa Ratu Nata, Muhammad 

Fahmi, and Mohamad Salik. “Relevansi Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali Dengan 



Hilyatul Auliya` dan Iksan 

 

 
El Banat Vol. 15 No. 2 (2019) 

910| 

Pendidikan Islam Kontemporer Tentang Keseimbangan Intelektual Dan Spiritual.” 

Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 12, no. 2 (2024). 

https://doi.org/10.52185/kariman.v12i2.569. 

Palmer, Richard E. Hermeneutics: Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, 

Heidegger, and Gadamer. Evanston: Northwestern University Press, 1969. 

Rahman, Fazlur. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

Safitri, Diana, Zakaria Zakaria, and Ashabul Kahfi. “Pendidikan Kecerdasan Spiritual 

Perspektif Al-Ghazali Dan Relevansinya Dengan Emotional Spiritual Quotient 

(Esq).” Tarbawi : Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 6, no. 1 (2023). 

https://doi.org/10.51476/tarbawi.v6i1.467. 

Saliba, George. Islamic Science and the Making of the European Renaissance. 

Cambridge: MA: MIT Press, 2007. 

Sef, Widad, and M. Yunus Abu Bakar. “Relevansi Pendidikan Perspektif Al-Ghazali 

Terhadap Paradigma Pendidikan Islam Di Indonesia.” Al-Hikmah: Jurnal Agama 

Dan Ilmu Pengetahuan 21, no. 1 (2024). 

Yamani, Ahmad Zaki. “Filsafat Ilmu Al-Gazhali (Konsep Dan Urgensi Ilmu Menurut 

Pemikiran Al-Ghazali).” Jurnal Ilmiah Keagamaan,Pendidikan Dan 

Kemasyarakatan 14, no. 2 (2023). 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2014. 

  

 

 


