Volume 15 Nomor 2 (2025)

ISSN (P): 2087-4820

ISSN (E): 2579-8995

DOI: https://doi.org/10.54180/elbanat.2025.15.2.890-910

AL-GHAZALI DAN ISU DIKOTOMI ILMU:
ANALISIS KRITIS ATAS ATRIBUSI DAN KESALAHPAHAMAN
HISTORIS

Hilyatul Auliya™, Iksan?
12UIN Sunan Ampel Surabaya, Jawa Timur, Indonesia

ABSTRAK

Isu dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional masih menjadi persoalan epistemologis yang
berpengaruh dalam diskursus dan praktik pendidikan Islam hingga saat ini. Dalam konteks tersebut,
Imam al-Ghazali kerap diposisikan sebagai tokoh yang dianggap memperkuat dikotomi ilmu,
terutama melalui kritiknya terhadap filsafat. Artikel ini bertujuan menganalisis secara kritis atribusi
tersebut dengan menelusuri kesalahpahaman historis terhadap pemikiran al-Ghazali serta
merekonstruksi pandangan epistemologisnya mengenai ilmu. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi kepustakaan, melalui analisis terhadap karya-karya utama al-
Ghazali, seperti lhya’ ‘Uldm al-Din, Tahafut al-Falasifah, dan al-Mungidh min al-Dalal, serta
literatur akademik kontemporer yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa al-Ghazali tidak
mendukung pemisahan dikotomis antara ilmu agama dan ilmu rasional. Klasifikasi ilmu yang ia
kemukakan bersifat normatif dan etis, bukan antagonistik, dengan menempatkan wahyu, akal, dan
qgalb dalam satu kesatuan epistemologis yang saling melengkapi. Kritik al-Ghazali terhadap filsafat
ditujukan secara spesifik pada aspek metafisika spekulatif yang dinilai bertentangan dengan prinsip
keimanan, bukan terhadap rasionalitas atau ilmu pengetahuan secara umum. Oleh karena itu,
pemikiran al-Ghazali relevan sebagai landasan konseptual bagi pengembangan pendidikan Islam yang
integratif, holistik, dan berorientasi pada keseimbangan intelektual, spiritual, dan moral.

Kata Kunci: Al-Ghazali; Dikotomi Ilmu; Epistemologi; Filsafat; Pendidikan Islam

ABSTRACT

The issue of dichotomy between religious knowledge and rational knowledge remains an
epistemological problem that continues to influence contemporary Islamic educational discourse
and practice. In this context, Imam al-Ghazali is frequently portrayed as a figure who contributed
to the reinforcement of this dichotomy, particularly through his criticism of philosophy. This
article aims to critically examine such attributions by tracing the historical misconceptions
surrounding al-Ghazali’s thought and reconstructing his epistemological perspective on knowledge.
Employing a qualitative approach through library research, this study analyzes al-Ghazali’s major
works, including Ihya’ ‘Ulam al-Din, Tahafut al-Falasifah, and al-Mungidh min al-Dalal, along with
relevant contemporary scholarly literature. The findings indicate that al-Ghazali did not advocate
a dichotomous separation between religious and rational sciences. His classification of knowledge is
normative and ethical rather than antagonistic, situating revelation, reason, and the heart (qalb)
within an integrated epistemological framework. Al-Ghazali’s critique of philosophy is directed
specifically at certain speculative metaphysical claims that conflict with religious doctrine, rather
than at rational inquiry or empirical sciences as a whole. Consequently, al-Ghazali’s thought
provides a valuable conceptual foundation for the development of an integrative, holistic model of
Islamic education that emphasizes a balanced cultivation of intellectual, spiritual, and moral
dimensions.

Keywords: Al-Ghazali; Dichotomy of Knowledge; Epistemology; Islamic Education;
Philosophy.

A. Pendahuluan
Dalam dunia pendidikan Islam, pemisahan antara pendidikan Islam dan non-
Islam, yang dikenal sebagai dikotomi pendidikan Islam, merupakan isu yang menarik
dan telah menjadi bahan diskusi panjang. Dikotomi ini merujuk pada pembelahan

antara ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu non-keagamaan yang dalam praktik

& hilyatulauliyaki1@gmail.com
m JLI. Ahmad Yani No. 117, Surabaya, Jawa Timur, Indonesia



https://doi.org/10.54180/elbanat.2025.15.2.870-889
mailto:hilyatulauliyak11@gmail.com

Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi limu

pendidikan sering kali diposisikan secara hierarkis dan terpisah. Sebagian tokoh
pendidikan mendukung sistem dikotomi sepenuhnya, sementara yang lain menolak
secara tegas. Untuk membedakan ilmu agama dari ilmu umum, berbagai istilah
diskursus digunakan, seperti “ilmu akhirat” dan “ilmu dunia”. Sebagian orang juga
menyebutnya sebagai ilmu syar’iyyah dan ilmu ghairu syar’iyyah, bahkan dalam
literatur klasik dikenal dengan sebutan al-‘ulum al-diniyyah dan al-‘ulum al-
‘aqliyyah." Pada dasarnya, istilah “dikotomi pendidikan” mengacu pada dua jenis
ilmu: pertama, ilmu-ilmu tanziliyah, yaitu ilmu yang bersumber dari wahyu Allah dan
hadits Nabi Muhammad SAW dan kedua, ilmu-ilmu kauniyyah, yaitu ilmu yang lahir
dari akal manusia berdasarkan interaksinya dengan alam.

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa pada masa awal peradaban Islam,
pengembangan ilmu pengetahuan berlangsung secara integratif tanpa pemisahan tegas
antara dimensi religius dan rasional. Ulama sekaligus ilmuwan Muslim mengembangkan
tafsir, fikih, kedokteran, astronomi, dan matematika dalam satu horizon epistemologis
yang sama.? Namun menjelang abad pertengahan, sekitar abad ke-11 M, mulai muncul
kecenderungan pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum. Lembaga-lembaga
madrasah seperti Nizamiyyah di Baghdad, misalnya, mengkhususkan kurikulumnya
hanya pada figh dan hukum Islam, sementara ilmu-ilmu lain dipelajari semata-mata
untuk mendukung aplikasi syar’iyyah.? Perkembangan tarekat sufi dan menguatnya
paham taklid pada periode tersebut turut mempersempit lingkup kajian agama hanya
pada tafsir, tauhid, dan disiplin yang kini dikategorikan sebagai ilmu agama. Studi
kontemporer menunjukkan bahwa dikotomi ilmu ini sesungguhnya lahir dari proses
sejarah yang kompleks, dipengaruhi oleh pertemuan Islam-Arab dengan tradisi filsafat
Yunani, serta kondisi politik, sosial, dan budaya masyarakat Islam pada masa tertentu.

Kajian pendidikan Islam kontemporer menegaskan bahwa dikotomi ilmu tidak
lahir secara tunggal dari doktrin teologis tertentu, melainkan merupakan hasil dari
proses sejarah yang kompleks. Interaksi antara tradisi Islam dengan filsafat Yunani,
dinamika politik kekuasaan, serta perubahan sosial budaya umat Islam berkontribusi
besar terhadap terbentuknya pemisahan epistemologis tersebut.* Dalam konteks ini,

dominasi fugaha pasca kemunduran politik Islam memperkuat klasifikasi ilmu ke dalam

' Akhmad Asyari and Rusni Bil Makruf, “Dikotomi Pendidikan Islam: Akar Historis Dan Dikotomisasi Ilmu,” EL-
HIKMAH: Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam 8, no. 2 (2014): 5.

2 George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West (Edinburgh: Edinburgh
University Press, 1981), 75-92.

3 Ibid, 7.

4 Majid Fakhry, A History of Islamic Philosophy (New York: Columbia University Press, 2004), 221-35.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2025)
| 891



Hilyatul Auliya™ dan lksan

fardhu ‘ain dan fardhu kifayah, yang dalam praktik pendidikan sering ditafsirkan
secara sempit. Akibatnya, penguasaan ilmu-ilmu sains dan teknologi mengalami
stagnasi, sementara ilmu agama berkembang dalam ruang normatif yang terbatas.>

Di tengah perdebatan tersebut, sosok Imam al-Ghazali sering kali ditempatkan
sebagai figur sentral yang dipersalahkan atas menguatnya dikotomi ilmu. Kritik ini
terutama diarahkan pada karya-karyanya seperti lhya’ ‘Ulum al-Din dan Tahafut al-
Falasifah yang oleh sebagian sarjana modern dianggap telah menutup ruang
rasionalitas dan menghambat perkembangan filsafat serta sains dalam Islam. Narasi ini
bahkan berkembang luas dalam kajian orientalis yang mengaitkan kemunduran sains
Islam secara langsung dengan pengaruh pemikiran al-Ghazali.® Namun, pembacaan
semacam ini kerap bersifat reduktif karena mengabaikan konteks epistemologis dan
tujuan kritik al-Ghazali terhadap para filosof.

Sejumlah sarjana kontemporer justru menunjukkan bahwa al-Ghazali tidak
menolak rasionalitas, melainkan melakukan kritik epistemologis terhadap klaim
metafisis filsafat yang dinilainya bertentangan dengan prinsip tauhid. Penelitian
George Saliba dan Ahmad Dallal, misalnya, menunjukkan bahwa aktivitas ilmiah dalam
dunia Islam pasca-al-Ghazali tidak mengalami kemunduran, bahkan menunjukkan
perkembangan signifikan dalam bidang astronomi dan ilmu-ilmu rasional.” Dengan
demikian, menyederhanakan al-Ghazali sebagai penyebab utama dikotomi ilmu
merupakan problem akademik yang perlu ditinjau ulang secara kritis.

Berdasarkan kerangka tersebut, artikel ini bertujuan untuk meninjau kembali
posisi al-Ghazali dalam wacana dikotomi ilmu dengan pendekatan konseptual-analitis.
Artikel ini tidak hanya memaparkan pemikiran al-Ghazali tentang ilmu, tetapi juga
menganalisis secara kritis tuduhan yang dialamatkan kepadanya serta menelaah
relevansi epistemologi al-Ghazali dalam konteks integrasi keilmuan dan pendidikan
Islam kontemporer. Dengan pendekatan ini, artikel diharapkan dapat memberikan
kontribusi teoritis terhadap pengembangan paradigma pendidikan Islam yang integratif

dan non-dikotomis.

B. Metode Penelitian

5 Osman Bakar, Classification of Knowledge in Islam (Cambridge: Islamic Texts Society, 1998), 19-33.

6 Agus Salim, “Dikotomi Ilmu Perspektif Imam Ghazali Dan Pengaruhnya Terhdap Kebijakan Pendidikan Di
Indonesia,” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 10, no. 1 (2022): 6,
https://doi.org/10.52185/kariman.v10i1.208.

7 George Saliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance (Cambridge: MA: MIT Press, 2007),
198-210.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2019)
892 |



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi limu

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa
pemikiran tokoh klasik, yakni Imam al-Ghazali, yang sumber datanya tidak berasal dari
praktik empiris lapangan, melainkan dari teks-teks tertulis yang bersifat normatif dan
filosofis.® Studi kepustakaan memungkinkan peneliti melakukan eksplorasi konseptual
secara mendalam terhadap gagasan, kerangka epistemologis, serta argumentasi al-
Ghazali dalam konteks dikotomi ilmu dan integrasi keilmuan.

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi sumber primer dan
sumber sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya utama al-Ghazali yang secara
langsung merepresentasikan pandangannya tentang ilmu, epistemologi, dan Kkritik
terhadap filsafat, terutama lhya’ ‘Ulum al-Din dan Tahafut al-Falasifah. Sumber
sekunder terdiri atas karya-karya sarjana kontemporer yang membahas pemikiran al-
Ghazali, sejarah sains Islam, serta diskursus dikotomi dan integrasi ilmu dalam
pendidikan Islam. Literatur sekunder dipilih dari buku akademik dan artikel jurnal
bereputasi yang relevan dengan fokus kajian.’

Teknik analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) terhadap
teks-teks klasik dan modern. Analisis ini bertujuan untuk mengidentifikasi tema-tema
kunci, konsep epistemologis, serta pola argumentasi yang berkaitan dengan klasifikasi
ilmu dan posisi al-Ghazali terhadap rasionalitas dan wahyu.' Selain itu, penelitian ini
juga menggunakan pendekatan hermeneutik filosofis untuk memahami teks al-Ghazali
secara kontekstual, dengan mempertimbangkan latar historis, tujuan penulisan, dan
horizon pemikiran zamannya, sehingga terhindar dari pembacaan yang ahistoris dan
reduktif."

Kriteria pemilihan literatur dalam penelitian ini meliputi: pertama, relevansi
langsung dengan pemikiran al-Ghazali tentang ilmu dan epistemologi; kedua,
kontribusi literatur terhadap perdebatan dikotomi dan integrasi ilmu; dan ketiga,
kredibilitas akademik sumber yang ditandai dengan publikasi pada jurnal terakreditasi
atau penerbit akademik bereputasi. Rentang literatur sekunder yang digunakan

mencakup karya-karya klasik dan penelitian kontemporer dalam kurun waktu kurang

8 John W. Creswell and J. David Creswell, Research Design Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches Fifth Edition, Writing Center Talk over Time (London, 2018), 181-84.

9 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014), 3-7.

10 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (Los Angeles: SAGE Publications,
2019), 24-31.

" Richard E. Palmer, Hermeneutics: Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, and
Gadamer (Evanston: Northwestern University Press, 1969), 8-15.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2025)
| 893



Hilyatul Auliya™ dan lksan

lebih dua dekade terakhir, guna menangkap perkembangan mutakhir dalam kajian al-
Ghazali dan pendidikan Islam. "

Untuk menjaga fokus kajian, penelitian ini membatasi interpretasi pemikiran
al-Ghazali pada aspek epistemologi dan implikasinya terhadap pendidikan Islam. Aspek
tasawuf praktis dan spiritualitas personal al-Ghazali tidak menjadi fokus utama kecuali
sejauh relevan dengan konsep ilmu dan integrasi keilmuan. Dengan batasan ini,
penelitian diharapkan mampu menghasilkan analisis yang terarah dan argumentatif
mengenai posisi al-Ghazali dalam wacana dikotomi ilmu dan relevansinya bagi

pendidikan Islam kontemporer.'

C. Hasil dan Pembahasan

1. Pemikiran Al-Ghazali tentang llmu

Menurut al-Ghazali, ilmu adalah jalan menuju hakikat. Dengan kata lain,
seseorang harus tahu atau memiliki pengetahuan tentang hakikat agar dapat
mencapainya. Ilmuwan sangat penting bagi manusia karena tanpanya mereka akan
bodoh dan tidak tahu cara hidup. Sebagai seorang ilmuwan terkenal, al-Ghazali
berusaha menulis karya tulis yang mendorong orang untuk terus mempelajari ilmu
pengetahuan, terutama ilmu agama. Di lhya’ Ulumuddin al-Ghazali, yang berarti
menghidupkan ilmu agama. Karya al-Ghazali ini banyak digunakan oleh para ulama
kalam sebagai dasar untuk mempelajari kebajikan manusia karena banyak menjelaskan
ilmu-ilmu tentang agama Islam, ke-Esaan Allah, dan ilmu-ilmu yang berkaitan dengan
syari'at. Beberapa ahli mengatakan bahwa epistemologi al-Ghazali berakar pada ajaran
agama Islam.™

Dalam pemikiran Al-Ghazali, ilmu (al-‘ilm) didefinisikan sebagai pengetahuan
yang sampai pada tingkat keyakinan dan kebenaran, sehingga tidak menyisakan
keraguan dalam diri subjek yang mengetahui. Ilmu bukan sekadar persepsi inderawi
atau penalaran rasional semata, melainkan penyingkapan hakikat sesuatu sebagaimana
adanya. Dalam /hya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali menyebut ilmu sebagai sifat yang
dengannya realitas diketahui secara jelas dan pasti, sehingga membedakannya dari

dugaan (zann) dan ilusi (wahm)."

12 Ahmad Zaki Yamani, “Filsafat Ilmu Al-Gazhali (Konsep Dan Urgensi Ilmu Menurut Pemikiran Al-Ghazali),”
Jurnal Ilmiah  Keagamaan,Pendidikan  Dan  Kemasyarakatan 14, no. 2  (2023): 142-45,
http://www.ghazali.org/books/smith-gz.rtf.

13 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 10-14.

4 Ahmad Zaki Yamani, “Filsafat Ilmu Al-Gazhali (Konsep Dan Urgensi Ilmu Menurut Pemikiran Al-Ghazali),”
Jurnal Ilmiah Keagamaan,Pendidikan Dan Kemasyarakatan 14, no. 2 (2023): 157-74.

5> Abu Hamid Al-Ghazali, lhya’ Ulumuddin (Beirut: Dar al-Marifah, 1982), 16-18.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2019)
894 |



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi limu

Selain itu, Al-Ghazali membedakan ilmu menjadi pengetahuan yang dapat
diandalkan (al-‘ilm al-yaqini) dan pengetahuan yang hanya terbatas pada informasi
atau hipotesis. Dia berpendapat bahwa ilmu yang benar adalah pengetahuan yang
kuat, tidak tergoyahkan oleh keraguan, dan tidak berubah meskipun berhadapan
dengan keyakinan yang bertentangan. Ini adalah definisi yang menunjukkan bahwa
pandangan Al-Ghazali tentang ilmu memiliki dimensi epistemologis yang ketat karena
mensyaratkan korespondensi dengan kebenaran dan kepastian kognitif.'®

Tetapi Al-Ghazali tidak hanya memberikan definisi epistemologis. la
menegaskan bahwa nilai ilmu tidak hanya ditentukan oleh tingkat kepastiannya, tetapi
juga oleh orientasinya dan dampakannya terhadap perilaku manusia. Ilmu yang tidak
menghasilkan amal dan penyucian jiwa dianggap tidak sempurna. Dengan demikian, Al-
Ghazali mengatakan bahwa pengertian ilmu mencakup dua aspek sekaligus: dimensi
kognitif, yang memerlukan kepastian pengetahuan, dan dimensi etis-spiritual, yang
memerlukan bahwa ilmu didasarkan pada pengabdian kepada Allah SWT."

Dalam epistemologi Al-Ghazali, pengetahuan tidak diperoleh melalui satu
sumber tunggal, melainkan melalui tiga instrumen utama, yaitu pancaindra, akal, dan
galb (hati). Ketiganya membentuk hierarki epistemologis yang saling berhubungan dan
tidak berdiri secara terpisah. Dengan kerangka ini, Al-Ghazali menolak reduksi
pengetahuan hanya pada rasionalitas atau empirisme semata, sekaligus menolak
spiritualisme yang menafikan peran akal.®

Pancaindra merupakan instrumen awal dalam memperoleh pengetahuan
empiris. Melalui penglihatan, pendengaran, peraba, penciuman, dan perasa, manusia
menangkap fenomena-fenomena konkret di dunia fisik. Al-Ghazali mengakui validitas
pengetahuan inderawi dalam batas tertentu, terutama untuk memahami realitas
material dan fenomena alam. Namun, pengetahuan yang bersumber dari indera
bersifat terbatas dan rentan terhadap kesalahan, karena indera hanya menangkap
aspek lahiriah dari realitas dan dapat tertipu oleh ilusi.' Oleh sebab itu, pengetahuan
inderawi menurut Al-Ghazali tidak dapat dijadikan dasar kebenaran mutlak.

Instrumen kedua adalah akal, yang berfungsi mengolah data inderawi melalui
proses berpikir, penalaran, dan penyimpulan logis. Akal memungkinkan manusia

memahami hubungan sebab-akibat, menyusun argumen, serta mengembangkan ilmu-

M. Bahri Ghazali, “Epistemologi Al-Ghazali,” Al-Qalam 18, no. 90-91 (2001): 45-47,
https://doi.org/10.32678/alqalam.v18i90-91.1469.

7 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 61-63.

18 Ghazali, “Epistemologi Al-Ghazali,” 40-42.

19 Abu Hamid Al-Ghazali, Pembebas Kesesatan (Bekasi: Al-Mugsith Pustaka, 2020), 8-12.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2025)
| 895



Hilyatul Auliya™ dan lksan

ilmu rasional seperti logika, matematika, dan kedokteran. Al-Ghazali menempatkan
akal pada posisi yang sangat penting dalam struktur pengetahuan, bahkan
menyebutnya sebagai fondasi bagi pemahaman syariat. Tanpa akal, wahyu tidak dapat
dipahami secara benar.?’ Dengan demikian, Al-Ghazali tidak pernah menolak peran
akal, sebagaimana sering dituduhkan oleh sebagian pengkritiknya.

Meskipun demikian, Al-Ghazali menegaskan bahwa akal juga memiliki
keterbatasan, terutama ketika berhadapan dengan persoalan metafisis dan hakikat
ketuhanan. Akal mampu mencapai kebenaran rasional, tetapi tidak selalu mampu
menembus kebenaran hakiki yang bersifat transenden. Di sinilah Al-Ghazali
memperkenalkan qalb sebagai instrumen epistemologis tertinggi. Qalb dipahami bukan
sekadar organ fisik, melainkan pusat kesadaran spiritual manusia yang mampu
menerima cahaya ilahi (nur ilahi)?

Melalui proses penyucian jiwa atau tazkiyat al-nafs serta upaya mendekatkan
diri kepada Allah, galb dipandang mampu memperoleh pengetahuan langsung yang
dikenal sebagai ‘ilm ladunni. Jenis pengetahuan ini tidak dihasilkan melalui
pendidikan formal maupun penalaran rasional, melainkan melalui pencerahan yang
bersifat ilahiah. Al-Ghazali merujuk pada kisah Nabi Khidir dalam Al-Qur’an sebagai
ilustrasi pengetahuan yang bersumber dari galb yang mendapatkan limpahan petunjuk
dari Allah, sebagaimana disebutkan dalam QS. al-Kahfi ayat 65. Meskipun demikian, Al-
Ghazali menegaskan bahwa pengetahuan galb tidak dimaksudkan untuk menggantikan
peran akal dan indera, tetapi berfungsi melengkapi dan menyempurnakan keduanya.??

Al-Ghazali mengelompokkan ilmu bukan dengan tujuan memisahkan ilmu agama
dan ilmu rasional secara dikotomis, tetapi untuk mengatur peran dan tujuan ilmu
dalam kehidupan manusia. Dalam kerangka pemikirannya, klasifikasi ilmu bersifat
fungsional dan berlandaskan nilai, bukan saling bertentangan. Dengan demikian,
pembagian ilmu dimaksudkan untuk menetapkan skala prioritas serta tanggung jawab
moral dalam proses pencarian ilmu, bukan untuk menafikan atau merendahkan salah
satu bentuk pengetahuan.?

Secara garis besar, Al-Ghazali mengelompokkan ilmu ke dalam dua kategori

utama, yakni ilmu syar‘i dan ilmu non-syar‘i. Ilmu syar‘i merujuk pada pengetahuan

20 Yamani, “Filsafat Ilmu Al-Gazhali (Konsep Dan Urgensi Ilmu Menurut Pemikiran Al-Ghazali),” 148-50.

21 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 66-69.

22 Badruzaman, Didin Hafidhuddin, and Endin Mujahidin, “Pendidikan Islami Dalam Pemikiran Hasan
Langgulung,” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 1 (2018): 25-27,
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v7i1.1341.

23 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 57-60.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2019)
896 |



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi limu

yang bersumber dari wahyu serta ajaran para Nabi, sehingga tidak dapat dihasilkan
semata-mata melalui kemampuan rasional maupun pengamatan empiris. Jenis ilmu ini
meliputi kajian Al-Qur’an, hadis, fikih, usul fikih, ilmu tauhid, dan akhlak. Dalam
kerangka pemikiran Al-Ghazali, ilmu syar‘i menempati posisi fundamental sebagai
dasar normatif dalam kehidupan keagamaan sekaligus sebagai landasan pembentukan
moral manusia.?*

Adapun ilmu non-syar‘i mencakup berbagai bentuk pengetahuan yang diperoleh
melalui aktivitas akal, pengalaman empiris, serta praktik sosial manusia, seperti
matematika, kedokteran, astronomi, pertanian, dan linguistik. Al-Ghazali tidak
menafikan keberadaan maupun nilai ilmu jenis ini. Sebaliknya, ia menegaskan
signifikansinya bagi keberlangsungan hidup manusia dan terwujudnya kemaslahatan
sosial. Dalam kerangka tersebut, ilmu non-syar‘i berfungsi sebagai instrumen untuk
mengelola kehidupan dunia secara rasional, efektif, dan bertanggung jawab.?

Di samping pembagian tersebut, Al-Ghazali juga mengelompokkan ilmu
berdasarkan tingkat kewajibannya, yaitu fardhu ‘ain dan fardhu kifayah. Ilmu fardhu
‘ain merujuk pada pengetahuan yang wajib dikuasai oleh setiap Muslim secara
individual, terutama yang berkaitan langsung dengan aspek akidah, ibadah, dan
pembinaan akhlak. Sementara itu, ilmu fardhu kifayah adalah pengetahuan yang
kewajibannya bersifat kolektif, sehingga apabila telah ada sebagian anggota
masyarakat yang menguasainya, kewajiban tersebut tidak lagi dibebankan kepada yang
lain. Ilmu-ilmu seperti kedokteran, matematika, dan teknik termasuk dalam kategori
ini karena memiliki keterkaitan langsung dengan kepentingan dan kemaslahatan
publik.2¢

Pembagian ilmu ke dalam kategori fardhu ‘ain dan fardhu kifayah kerap
dipahami secara keliru sebagai pembenaran atas dikotomi ilmu. Padahal, dalam
pandangan Al-Ghazali, klasifikasi tersebut justru menegaskan bahwa ilmu non-syar‘i
tetap memiliki nilai keagamaan selama diarahkan untuk mewujudkan kemaslahatan
umat. la menegaskan bahwa apabila suatu masyarakat mengabaikan penguasaan ilmu
fardhu kifayah, maka dosa tidak hanya ditanggung oleh individu tertentu, melainkan

oleh seluruh komunitas. Dengan kerangka pemikiran ini, Al-Ghazali menempatkan sains

24 Al-Ghazali, lhya’ Ulumuddin, 20-23.
25 Yamani, “Filsafat Ilmu Al-Gazhali (Konsep Dan Urgensi Ilmu Menurut Pemikiran Al-Ghazali),” 151-53.
26 Asyari and Makruf, “Dikotomi Pendidikan Islam: Akar Historis Dan Dikotomisasi Ilmu,” 163-65.
El Banat Vol. 15 No. 2 (2025)

| 897



Hilyatul Auliya™ dan lksan

dan ilmu rasional sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari tanggung jawab
keagamaan umat Islam.?

Selanjutnya, Al-Ghazali mengklasifikasikan ilmu berdasarkan nilai moral dan
konsekuensi yang ditimbulkannya menjadi ilmu terpuji dan ilmu tercela. Ilmu terpuji
merujuk pada pengetahuan yang memberikan kemanfaatan, baik dalam dimensi
spiritual maupun sosial, serta tidak bertentangan dengan prinsip tauhid. Dalam
kategori ini termasuk ilmu-ilmu seperti kedokteran dan matematika karena
kontribusinya terhadap peningkatan kesejahteraan manusia. Sebaliknya, ilmu tercela
adalah pengetahuan yang menimbulkan kemudaratan atau berpotensi merusak akidah,
seperti sihir dan praktik perdukunan. Penilaian terhadap suatu ilmu, dalam pandangan
Al-Ghazali, tidak didasarkan pada apakah ilmu tersebut bersifat rasional atau non-
rasional, melainkan pada orientasi tujuan serta dampak yang dihasilkannya.?®

Dengan demikian, klasifikasi ilmu menurut Al-Ghazali menunjukkan bahwa
pembagian ilmu dalam pemikirannya bersifat normatif dan etis, bukan dikotomis
dalam arti pemisahan mutlak antara agama dan sains. Ilmu agama dan ilmu rasional
ditempatkan dalam satu kerangka tujuan yang sama, yaitu pengabdian kepada Allah
dan kemaslahatan manusia. Pembacaan yang menempatkan klasifikasi ilmu Al-Ghazali
sebagai legitimasi dikotomi ilmu sesungguhnya merupakan penyederhanaan yang
mengabaikan kerangka epistemologis dan aksiologis yang ia bangun secara sistematis.

Anggapan bahwa Al-Ghazali bersikap anti-filsafat pada umumnya bersumber
dari pembacaan yang parsial terhadap karyanya Tahafut al-Falasifah. Padahal, kritik
yang ia ajukan dalam karya tersebut tidak ditujukan pada filsafat sebagai disiplin
rasional secara keseluruhan, melainkan pada sejumlah klaim metafisis tertentu yang
dikemukakan oleh para filosof Muslim aliran Peripatetik, terutama Ibn Sina dan Al-
Farabi, yang menurut penilaiannya bertentangan dengan prinsip-prinsip akidah Islam.?

Al-Ghazali secara tegas membedakan antara cabang-cabang filsafat yang
bersifat netral dan memiliki manfaat, seperti logika, matematika, dan ilmu alam,
dengan spekulasi metafisis yang menurutnya melampaui batas kemampuan
epistemologis akal manusia. Pembedaan ini tampak jelas dalam karyanya Magqasid al-
Falasifah, di mana ia terlebih dahulu memaparkan sistem filsafat secara objektif,

runtut, dan sistematis. Penyajian tersebut menunjukkan penguasaan yang mendalam

27 Badruzaman, Hafidhuddin, and Mujahidin, “Pendidikan Islami Dalam Pemikiran Hasan Langgulung,” 28-30.
28 Ghazali, “Epistemologi Al-Ghazali,” 48-50.
29 Fakhry, A History of Islamic Philosophy, 139-47.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2019)
898 |



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi limu

terhadap filsafat sebelum ia menyampaikan kritik dalam karya lain.3® Fakta ini
memperlihatkan bahwa sikap kritis Al-Ghazali terhadap filsafat tidak bersifat apriori
atau dogmatis, melainkan didasarkan pada pemahaman yang matang dan evaluasi
rasional.

Dalam Tahafut al-Falasifah, Al-Ghazali hanya menetapkan tiga dari dua puluh
doktrin filosof sebagai bentuk kekufuran, yaitu pandangan tentang kekekalan alam,
anggapan bahwa pengetahuan Tuhan terbatas pada hal-hal universal, serta penolakan
terhadap kebangkitan jasmani. Kritik terhadap doktrin-doktrin tersebut disusun
melalui argumentasi rasional dan penggunaan logika filosofis, bukan melalui penolakan
terhadap akal itu sendiri.’® Dengan demikian, Al-Ghazali justru memanfaatkan
perangkat filsafat sebagai instrumen untuk mengkritik klaim-klaim filosofis yang
dinilainya bermasalah.

Posisi tersebut menunjukkan bahwa Al-Ghazali tidak menegakkan pemisahan
antara ilmu agama dan ilmu rasional, melainkan merumuskan batas-batas
epistemologis agar akal tidak mengklaim otoritas mutlak dalam ranah metafisika.
Dalam kerangka ini, filsafat tetap memperoleh legitimasi dalam sistem keilmuannya
selama diarahkan pada kemaslahatan dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip
wahyu. Oleh karena itu, tuduhan yang menempatkan Al-Ghazali sebagai penyebab
utama lahirnya dikotomi ilmu lebih mencerminkan pembacaan yang ahistoris serta
penyederhanaan intelektual yang mengabaikan kompleksitas dan kedalaman

pemikirannya.

2. Tuduhan dan Pembelaan terhadap Al-Ghazali

Selama berabad-abad, umat Islam tanpa disadari telah memisahkan antara ilmu
agama dan ilmu umum. Sikap dikotomis ini membawa dampak negatif berupa
kemunduran, kejumudan, bahkan stagnasi perkembangan ilmu pengetahuan di dunia
Islam. Dikotomi sendiri dipahami sebagai pemisahan dua hal yang dipandang saling
berlawanan. Dalam konteks keilmuan, dikotomi berarti pembagian ilmu ke dalam dua
kelompok yang berbeda sehingga sistem pendidikan pun ikut terpecah dan
tersegmentasi. Akibatnya, muncul anggapan bahwa ilmu agama identik dengan Islam,
sedangkan ilmu umum dianggap berasal dari Barat.

Pandangan yang menuduh Al-Ghazali sebagai penyebab utama munculhya

dikotomi ilmu dalam tradisi Islam umumnya didasarkan pada asumsi bahwa kritiknya

30 Abu Hamid Al-Ghazali, Maqasid Al-Falasifah (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997), 5-7.
31 Abu Hamid Al-Ghazali, Kerancuan Filsafat (Tafahut Al-Falasifah) (Yogyakarta: Forum, 2015), 1-41.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2025)
| 899



Hilyatul Auliya™ dan lksan

terhadap filsafat berimplikasi pada penafian terhadap ilmu rasional. Asumsi ini
bermasalah karena mereduksi hubungan yang kompleks antara teologi, filsafat, dan
dinamika sejarah intelektual Islam. Sejumlah kajian kontemporer justru menegaskan
bahwa dikotomi ilmu lahir dari proses historis dan institusional yang panjang dan
berlapis, sehingga tidak dapat dipahami sebagai konsekuensi langsung dari pemikiran
Al-Ghazali semata.®

Dalam literatur modern, sebagian orientalis dan pemikir Barat menuduh Imam
al-Ghazali sebagai penyebab utama kemunduran ilmu pengetahuan di dunia Islam.
Kritik ini berakar pada pandangan bahwa karya Tahafut al-Falasifah (Kerancuan Para
Filosof) telah “mematikan rasionalisme” dan menutup gerbang ijtihad di dunia Islam. 33
Tuduhan ini diperkuat oleh tokoh-tokoh seperti E. C. Sachau, Bernard Lewis, dan
bahkan ilmuwan modern seperti Steven Weinberg, yang menulis bahwa setelah al-
Ghazali “tidak ada lagi sains yang layak disebut dalam dunia Islam.” Pandangan ini lalu
meluas menjadi narasi “kemunduran Islam” yang diasosiasikan dengan teologi
Asy‘ariyah dan pemikiran mistik al-Ghazali.

Namun, penelitian historis mutakhir membantah pandangan tersebut. Macksood
Aftab menegaskan bahwa narasi “kemunduran” yang menyalahkan al-Ghazali
merupakan mitos orientalis yang lahir bukan dari penelitian arsip naskah, melainkan
dari asumsi yang bias dan polemis. Kajian terhadap ribuan manuskrip sains Islam
pasca-Ghazali menunjukkan bahwa aktivitas ilmiah justru meningkat pesat, terutama
dalam bidang astronomi, kedokteran, dan matematika.’* George Saliba bahkan
menyebut bahwa periode pasca-Ghazali justru menandai masa renaisans ilmiah Islam
yang ditandai oleh kemunculan para ilmuwan seperti Ali Qushji dan Tusi, yang
menghasilkan teori astronomi lebih maju dibanding pra-Ghazali.?® Dengan demikian,
tuduhan bahwa al-Ghazali menyebabkan “matinya sains Islam” tidak memiliki dasar
empiris yang kuat.

Lebih lanjut, Aftab menunjukkan bahwa al-Ghazali tidak menolak rasionalitas,
melainkan melakukan penyaringan epistemologis terhadap klaim metafisis para filosof
yang dianggap bertentangan dengan prinsip tauhid.® Kritiknya terhadap filsafat

bukanlah anti-sains, melainkan upaya menjaga integritas akidah tanpa menafikan

32 5aliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance, 245-48.

33 Macksood Aftab, “Ghazali, Islamophobia and the Myth of Islamic Decline,” Islamic Philosophy Online, 2009.
34 |bid.

35 Saliba, Islamic Science and the Making of the European Renaissance, 241.

36

Nuh Aydin, “Did Al-Ghazali Kill the Science in Islam?,” Paramus Publishing Inc., 2012,

https://fountainmagazine.com/all-issues/2012/issue-87-may-june-2012/did-al-ghazali-kill-the-science-in-
islam-may-june-2012.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2019)
900 |



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi limu

manfaat akal. Dalam lhya’ ‘Ulum al-Din, al-Ghazali justru memuliakan ilmu yang
membawa kemaslahatan umat dan mengarahkan manusia pada pengenalan Allah.¥ la
membagi ilmu menjadi mahmudah (terpuji) dan madhmumah (tercela), di mana ilmu
seperti kedokteran dan matematika termasuk kategori pertama karena memberi
manfaat sosial dan spiritual.

Ahmad Dallal menegaskan bahwa pasca-Ghazali, sains Islam tidak menurun,
tetapi semakin mapan secara epistemologis karena tidak lagi perlu “membenarkan diri
di hadapan agama.”*® Artinya, integrasi antara agama dan ilmu telah mencapai tahap
keseimbangan, di mana ilmuwan Muslim dapat meneliti realitas empiris tanpa merasa
berseberangan dengan wahyu. Hal ini menunjukkan bahwa paradigma keilmuan Islam
tetap bersifat terbuka dan kritis, bukan dogmatis seperti yang diasumsikan oleh para
pengkritik al-Ghazali.

Fazlur Rahman menolak pandangan yang menempatkan Al-Ghazali sebagai
tokoh anti-rasional. Menurutnya, Al-Ghazali justru melakukan koreksi internal
terhadap filsafat agar tetap beroperasi dalam kerangka etika dan teologi Islam. Kritik
yang disampaikan dalam Tahafut al-Falasifah dipahami oleh Rahman sebagai upaya
membatasi spekulasi metafisis yang berlebihan, bukan sebagai penolakan terhadap
rasionalitas maupun sains. Dalam kerangka tersebut, Fazlur Rahman menilai bahwa
munculnya dikotomi ilmu lebih berkaitan dengan stagnasi metodologis pasca-Al-
Ghazali, ketika tradisi berpikir kritis tidak lagi dikembangkan secara kreatif oleh
generasi intelektual berikutnya.?

Osman Bakar menegaskan bahwa klasifikasi ilmu yang dikemukakan Al-Ghazali
bersifat hierarkis dan integratif, bukan dualistik. Pembedaan antara ilmu syar‘i dan
ilmu non-syar‘i tidak dimaksudkan untuk memisahkan agama dan sains secara
ontologis, melainkan untuk mengatur prioritas etis serta tanggung jawab sosial dalam
pengembangan dan pemanfaatan ilmu. Dalam kerangka ini, ilmu rasional tetap
memperoleh legitimasi keagamaan sepanjang diarahkan pada kemaslahatan manusia
dan tidak bertentangan dengan prinsip tauhid.®

Sementara itu, Syed Muhammad Naquib al-Attas berpendapat bahwa munculnya

dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam modern lebih disebabkan oleh masuknya

37 Al-Ghazali, lhya’ Ulumuddin, 25-27.

38 Ahmad Dallal, The Terry Lectures: Islam, Science, and the Challenge of History, Yale University Press (New
Haven: Yale University Press, 2010), 156.

39 Fazlur Rahman, Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of
Chicago Press, 1982), 24-27.

40 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 101-5.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2025)
| 901



Hilyatul Auliya™ dan lksan

epistemologi Barat yang bersifat sekuler, bukan oleh warisan intelektual Islam klasik.
Dalam pandangannya, pemikiran Al-Ghazali justru merepresentasikan tradisi keilmuan
yang bersifat integratif, karena menempatkan pengetahuan dalam kerangka adab serta
orientasi moral yang jelas. Atas dasar ini, al-Attas menilai bahwa menyandarkan
dikotomi ilmu modern kepada Al-Ghazali merupakan kekeliruan kategoris, karena
mencampuradukkan konteks pemikiran klasik dengan problem epistemologis modern.*!

Dengan demikian, penafsiran yang parsial terhadap karya-karya Al-Ghazali telah
memunculkan kesalahpahaman yang signifikan dalam sejarah intelektual Islam.
Padahal, Al-Ghazali justru meletakkan dasar bagi suatu sistem pengetahuan yang
bersifat integratif, yang menyatukan dimensi spiritual dan rasional, wahyu dan akal,
serta nilai moral dan realitas empiris. Kerangka ini menjadi landasan bagi konsep
pendidikan Islam yang menekankan keseimbangan antara penguasaan ilmu keagamaan

dan ilmu umum.

3. Relevansi Pemikiran Al Ghozali dalam Integrasi Keilmuan

Pemikiran Al-Ghazali mengenai integrasi keilmuan menawarkan paradigma
pendidikan yang menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu duniawi. Dalam
pandangan Al-Ghazali, pengetahuan harus difungsikan sebagai sarana mendekatkan diri
kepada Allah, bukan sekadar alat untuk mengejar kepentingan duniawi. la membagi
ilmu ke dalam dua kategori utama: fardhu ‘ain dan fardhu kifayah. Keduanya harus
dikembangkan secara harmonis agar tercipta keseimbangan antara spiritualitas dan
rasionalitas. Dengan demikian, pendidikan yang ideal menurut Al-Ghazali tidak boleh
hanya berorientasi pada rasionalitas semata, tetapi juga harus menumbuhkan
kesadaran spiritual yang menjadi fondasi moral manusia.*

Untuk menilai relevansi pemikiran Al-Ghazali dalam upaya integrasi keilmuan
secara lebih sistematis, penting terlebih dahulu menegaskan landasan epistemologis
yang menopang pemikirannya. Al-Ghazali memahami ilmu sebagai hasil interaksi yang
saling melengkapi antara indera, akal, dan *galb* yang mendapatkan bimbingan
wahyu. Ketiga unsur tersebut tidak beroperasi secara terpisah, melainkan tersusun
dalam suatu hierarki fungsional dalam proses pencarian kebenaran. Dalam kerangka

ini, ilmu empiris dan rasional memperoleh legitimasi epistemologis sejauh diarahkan

41 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993), 133-36.

42 Nazila Mumtaza Zamhariroh et al., “Relevansi Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali Dengan Pendidikan Islam
Kontemporer Tentang Keseimbangan Intelektual Dan Spiritual,” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 12,
no. 2 (2024): 171-72.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2019)
902 |



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi limu

oleh nilai-nilai transendental dan tujuan moral. Hal ini menunjukkan bahwa gagasan
integrasi ilmu dalam perspektif Al-Ghazali bersifat epistemologis dan konseptual,
bukan sekadar teknis-administratif atau terbatas pada pengaturan kurikulum.*

Dalam konteks pendidikan Islam modern, gagasan Al-Ghazali ini sangat relevan
untuk menjawab fragmentasi ilmu yang sering terjadi di lembaga pendidikan.
Fenomena dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum menyebabkan
ketidakseimbangan dalam pembentukan kepribadian peserta didik. Pendidikan yang
terlalu menekankan aspek kognitif seringkali menghasilkan individu yang cerdas secara
intelektual, tetapi miskin nilai moral. Pemikiran Al-Ghazali menjadi kritik terhadap
sistem tersebut, sebab ia menegaskan bahwa ilmu tanpa spiritualitas akan
menjerumuskan manusia pada kesombongan, sementara spiritualitas tanpa ilmu akan
menjerumuskan pada kebodohan.* Dengan demikian, integrasi keilmuan dalam
perspektif Al-Ghazali menuntut sintesis antara wahyu dan akal, yang keduanya harus
berfungsi secara sinergis.

Dalam kerangka klasifikasi ilmu, pembagian antara fardhu ‘ain dan fardhu
kifayah tidak dimaksudkan sebagai pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum,
tetapi sebagai mekanisme penataan tanggung jawab keilmuan dalam komunitas
Muslim. Ilmu-ilmu rasional seperti kedokteran, matematika, dan sains alam
dikategorikan sebagai fardhu kifayah karena perannya yang strategis dalam menjaga
keberlangsungan dan kemaslahatan sosial. Dengan perspektif ini, klasifikasi ilmu Al-
Ghazali dapat dipahami sebagai model interkoneksi, di mana ilmu syar‘i berfungsi
sebagai landasan etis dan normatif, sementara ilmu rasional berperan sebagai sarana
praktis untuk mengelola kehidupan manusia. Relasi keduanya bersifat komplementer

dan saling menguatkan, bukan saling meniadakan.®

Aspek Penjelasan menurut Al-Ghazali Fungsi dalam Integrasi Keilnuan

Pemikiran

Sumber Ilmu | Ilmu bersumber dari indera, akal, | Menolak reduksionisme empiris

dan qalb yang disinari wahyu dan spiritualisme ekstrem

Epistemologi | Akal berfungsi mengolah data | Menyatukan rasionalitas dan

empiris, wahyu memberi orientasi | transendensi

43 Bakar, Classification of Knowledge in Islam, 66-72.

44 Diana Safitri, Zakaria Zakaria, and Ashabul Kahfi, “Pendidikan Kecerdasan Spiritual Perspektif Al-Ghazali Dan
Relevansinya Dengan Emotional Spiritual Quotient (Esq),” Tarbawi : Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 6,
no. 1 (2023): 78-98.

4 Al-Ghazali, lhya’ Ulumuddin, 21-25.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2025)
| 903



Hilyatul Auliya™ dan lksan

kebenaran
Klasifikasi Ilmu syar‘i dan non-syar‘i; fardhu | Menata prioritas, bukan
Ilmu ‘ain dan fardhu kifayah memisahkan ilmu

Status Moral | Ilmu dinilai dari manfaat dan | Menghindari ilmu bebas nilai

Ilmu orientasi etisnya
Posisi Diterima sebagai alat rasional, | Menegaskan batas epistemologis
Filsafat dikritik pada klaim metafisis akal

Tujuan Ilmu | Ma‘rifatullah dan  kemaslahatan | Menyatukan tujuan duniawi dan

manusia ukhrawi

Lebih jauh, relevansi pemikiran Al-Ghazali dapat dilihat dalam konteks
transformasi pendidikan di era globalisasi dan digitalisasi. Dalam arus modernitas,
pengetahuan ilmiah seringkali dipisahkan dari dimensi etik dan spiritual. Akibatnya,
ilmu pengetahuan kehilangan orientasi moralnya dan menjadi instrumen bagi
eksploitasi serta dehumanisasi. Al-Ghazali menawarkan solusi epistemologis melalui
pendekatan holistik-integratif, di mana setiap bentuk ilmu diarahkan untuk
memperkuat nilai-nilai ketauhidan dan kemaslahatan sosial.* Integrasi keilmuan
menurutnya bukanlah pencampuran buta antara ilmu agama dan sains, melainkan
harmonisasi tujuan keduanya untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat
(sa‘adah).

Pemikiran Al-Ghazali tetap memiliki relevansi dalam merespons persoalan
dikotomi ilmu kontemporer yang kerap terwujud dalam pemisahan institusional dan
kurikuler antara ilmu keagamaan dan ilmu sains. Dalam perspektif Al-Ghazali, integrasi
ilmu tidak dilakukan melalui penempelan simbol-simbol religius pada sains, melainkan
melalui penyatuan orientasi epistemologis dan aksiologis dari seluruh disiplin ilmu.
Setiap bidang pengetahuan dinilai tidak hanya berdasarkan keabsahan metode yang
digunakannya, tetapi juga atas kontribusinya dalam membentuk manusia yang
bermoral dan bertanggung jawab. Dengan pendekatan semacam ini, integrasi ilmu
tidak berhenti pada level konseptual, melainkan diarahkan pada pencapaian tujuan

substantif pendidikan.

4 Madhar Madhar, “Pemikiran Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam Sistem Pendidikan Islam
Kontemporer,” TARQIYATUNA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Madrasah Ibtidaiyah 3, no. 2 (2024): 115-
18.

47 Rahman, Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 31-34.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2019)
904 |



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi limu

Dalam kerangka integrasi ilmu, Al-Ghazali menempatkan peran guru sebagai
kunci dalam menjaga kesatuan antara aspek intelektual dan spiritual. Guru, bagi Al-
Ghazali, bukan sekadar pengajar pengetahuan, tetapi juga pembimbing moral dan
spiritual yang harus meneladankan nilai-nilai kebenaran.” Hubungan antara guru dan
murid harus dilandasi dengan rasa hormat dan kasih sayang, karena proses pendidikan
bukan sekadar transfer ilmu, melainkan proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa).
Konsep ini relevan dengan wacana pendidikan kontemporer yang menuntut guru
berperan sebagai role model etis dan spiritual di tengah krisis moral yang melanda
dunia pendidikan.

Integrasi keilmuan yang ditawarkan Al-Ghazali juga membuka ruang bagi
pengembangan kurikulum yang berorientasi pada keseimbangan antara ilmu
pengetahuan dan nilai-nilai keagamaan. Kurikulum yang ideal, dalam pandangan Al-
Ghazali, adalah kurikulum yang menempatkan ilmu syar‘i sebagai fondasi, namun
tetap mengakomodasi ilmu-ilmu empiris seperti kedokteran, matematika, dan filsafat,
selama tujuannya tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam.*® Pendekatan ini dapat
menjadi dasar reformasi pendidikan Islam modern, terutama dalam menghadapi
tantangan globalisasi yang menuntut penguasaan sains tanpa mengorbankan moralitas
dan spiritualitas.

Di Indonesia, relevansi pemikiran Al-Ghazali tampak dalam upaya integrasi ilmu
yang dilakukan oleh berbagai perguruan tinggi Islam. Paradigma integrasi-interkoneksi
yang dikembangkan di lingkungan UIN (Universitas Islam Negeri) sejatinya merupakan
penerjemahan modern atas konsep Al-Ghazali tentang kesatuan ilmu (wahdat al-
‘ilm).>® Al-Ghazali menginspirasi model pendidikan yang tidak hanya menekankan
kemampuan berpikir logis dan kritis, tetapi juga mengakar pada nilai-nilai
transendental. Dalam konteks ini, integrasi keilmuan bukan hanya sebuah konsep
epistemologis, tetapi juga praksis pedagogis yang mengembalikan fungsi pendidikan
sebagai sarana penyempurnaan manusia.

Dalam konteks Indonesia, paradigma integrasi-interkoneksi yang dikembangkan
di lingkungan UIN dapat dipahami sebagai formulasi kontemporer dari kerangka
pemikiran Al-Ghazali. Paradigma ini menolak klaim dominasi tunggal atas satu sumber

pengetahuan tertentu dan mendorong terjadinya dialog yang berkelanjutan antara

48 Widad Sef and M. Yunus Abu Bakar, “Relevansi Pendidikan Perspektif Al-Ghazali Terhadap Paradigma
Pendidikan Islam Di Indonesia,” Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan 21, no. 1 (2024): 94-97.

4 bid, 98-99.

50 Badruzaman, Didin Hafidhuddin, and Endin Mujahidin, “Pendidikan Islami Dalam Pemikiran Hasan
Langgulung,” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 1 (2018): 1-19.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2025)
| 905



Hilyatul Auliya™ dan lksan

wahyu, akal, dan realitas empiris. Keselarasan orientasi tersebut menunjukkan bahwa
pemikiran Al-Ghazali tidak hanya memiliki signifikansi historis, tetapi juga relevan
secara operasional sebagai landasan filosofis bagi pengembangan pendidikan Islam di
perguruan tinggi yang bersifat integratif dan non-dikotomis.>"

Akhirnya, relevansi pemikiran Al-Ghazali tentang integrasi keilmuan tidak
sekadar bersifat normatif, tetapi juga operasional. la memberikan kerangka filosofis
bagi sistem pendidikan Islam untuk menghindari reduksionisme intelektual dan
spiritual. Melalui keseimbangan antara akal dan hati, antara ilmu duniawi dan ukhrawi,
Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan bukanlah penguasaan informasi,
melainkan pembentukan insan kamil yakni manusia yang berilmu, berakhlak, dan
bertakwa.’? Pandangan ini menjadi fondasi penting dalam membangun sistem
pendidikan Islam yang mampu menavigasi tantangan zaman tanpa kehilangan arah

spiritualnya.

D. Implikasi Pemikiran Al-Ghazali terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

Pemikiran Al-Ghazali mengenai ilmu memiliki implikasi penting bagi
pengembangan pendidikan Islam kontemporer, terutama dalam merespons persoalan
dikotomi antara ilmu keagamaan dan ilmu umum yang masih kuat dalam praktik
pendidikan. Relevansi pemikiran ini semakin tampak ketika dihubungkan dengan
wacana pembaruan pendidikan Islam yang menuntut terwujudnya integrasi pada level
epistemologis, bukan sekadar penggabungan administratif atau struktural antar-disiplin
ilmu.>?

Pertama, dalam konteks pengembangan kurikulum, pemikiran Al-Ghazali
menekankan pentingnya keseimbangan antara ilmu syar‘i dan ilmu rasional. Prinsip ini
sejalan dengan agenda reformasi pendidikan Islam yang menolak pemisahan kaku
antara kurikulum keagamaan dan kurikulum umum. Kurikulum yang bersifat integratif
dipahami bukan semata sebagai pengaturan atau penggabungan mata pelajaran,
melainkan sebagai upaya menyatukan orientasi nilai, tujuan pendidikan, serta

tanggung jawab sosial yang ingin diwujudkan melalui proses pembelajaran.>

' M. Amin Abdullah, Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2006), 391-94.

52 |bid, 120-21.

33 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: Logos Wacana
Ilmu, 1999), 45-49.

4 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam Di Sekolah (Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2012), 67-71.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2019)
906 |



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi limu

Kedua, implikasi pemikiran Al-Ghazali terhadap integrasi sains dan agama
menjadi signifikan dalam konteks perdebatan global mengenai relasi antara Islam dan
sains modern. Pendekatan Al-Ghazali yang menempatkan wahyu sebagai orientasi
nilai, sementara akal berfungsi sebagai instrumen metodologis, sejalan dengan
pandangan para pemikir kontemporer yang menolak adanya konflik inheren antara
agama dan sains. Dalam kerangka ini, integrasi sains dan agama dipahami sebagai
penyatuan horizon makna dan etika ilmu, bukan sebagai penolakan terhadap metode
dan prosedur ilmiah modern.>

Ketiga, dalam konteks peran pendidik, pemikiran Al-Ghazali memperkuat arah
pedagogi Islam kontemporer yang memandang guru tidak hanya sebagai penyampai
pengetahuan, tetapi juga sebagai teladan moral dan spiritual. Penekanannya pada
adab, keteladanan, dan pembinaan karakter sejalan dengan tuntutan pendidikan abad
ke-21 yang tidak lagi berfokus semata pada capaian kognitif, melainkan juga pada
pembentukan kepribadian, integritas, dan tanggung jawab moral peserta didik.%

Keempat, pada tataran epistemologis, pemikiran Al-Ghazali menawarkan kritik
mendasar terhadap orientasi utilitarian dalam pendidikan modern yang cenderung
mereduksi ilmu semata-mata sebagai instrumen ekonomi. Kritik ini sejalan dengan
wacana kontemporer mengenai de-sekularisasi ilmu serta upaya menempatkan kembali
tujuan pendidikan Islam sebagai proses pembentukan insan yang beradab. Dengan
kerangka tersebut, pendidikan Islam dapat tetap relevan dalam menghadapi tuntutan
modernitas tanpa kehilangan keterhubungannya dengan nilai-nilai transendental yang

menjadi fondasi etik dan spiritualnya.®’

E. Kesimpulan

Dalam pembahasan diatas dapat simpulkan bahwa pemikiran Al-Ghazali tentang
ilmu tidak mendukung dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional, melainkan
membangun kerangka keilmuan yang bersifat integratif dan bernilai etis-spiritual.
Ilmu, dalam perspektif Al-Ghazali, dipahami sebagai pengetahuan yang mencapai
kepastian kognitif sekaligus diarahkan pada pembentukan akhlak dan pengabdian

kepada Allah SWT. Oleh karena itu, nilai suatu ilmu tidak ditentukan semata oleh

% Nidhal Guessoum, Islam’s Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and Modern Science (London: |.B.

Tauris, 2011), 112-18.
%6 Hasan Langgulung, Pendidikan Islam Menghadapi Abad Ke-21 (Jakarta: Pustaka Al Husna, 1988), 89-94.
57 Al-Attas, Islam and Secularism, 135-40.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2025)

| 907



Hilyatul Auliya™ dan lksan

metode atau objek kajiannya, tetapi oleh orientasi dan kemaslahatan yang
dihasilkannya.

Klasifikasi ilmu yang dikemukakan Al-Ghazali, baik pembagian antara ilmu
syar‘i dan non-syar‘i maupun antara fardhu ‘ain dan fardhu kifayah, tidak
dimaksudkan untuk memisahkan agama dan sains secara dikotomis. Sebaliknya,
klasifikasi tersebut berfungsi untuk menata prioritas dan tanggung jawab moral dalam
pengembangan ilmu pengetahuan. Tuduhan bahwa Al-Ghazali bersikap anti-filsafat dan
menjadi penyebab utama kemunduran sains Islam terbukti bersumber dari pembacaan
yang parsial dan ahistoris terhadap karya-karyanya.

Dalam konteks kontemporer, pemikiran Al-Ghazali tetap relevan sebagai
landasan epistemologis bagi integrasi keilmuan dan pengembangan pendidikan Islam.
Kerangka relasi antara indera, akal, qalb, dan wahyu menawarkan model pendidikan
yang menolak fragmentasi ilmu serta menegaskan keseimbangan antara rasionalitas,
spiritualitas, dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, pemikiran Al-Ghazali dapat
dijadikan fondasi filosofis bagi pendidikan Islam yang integratif, non-dikotomis, dan
responsif terhadap tantangan modernitas tanpa kehilangan orientasi moral dan

transendentalnya.

E. Daftar Referensi

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-
Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006.

Aftab, Macksood. “Ghazali, Islamophobia and the Myth of Islamic Decline.” Islamic
Philosophy Online, 2009.

Agus Salim. “Dikotomi Ilmu Perspektif Imam Ghazali Dan Pengaruhnya Terhdap
Kebijakan Pendidikan Di Indonesia.” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 10,
no. 1 (2022). https://doi.org/10.52185/kariman.v10i1.208.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC, 1993.

Al-Ghazali, Abu Hamid. lhya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1982.

———. Kerancuan Filsafat (Tafahut Al-Falasifah). Yogyakarta: Forum, 2015.

———. Magqasid Al-Falasifah. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997.

———. Pembebas Kesesatan. Bekasi: Al-Mugsith Pustaka, 2020.

Asyari, Akhmad, and Rusni Bil Makruf. “Dikotomi Pendidikan Islam: Akar Historis Dan

Dikotomisasi Ilmu.” EL-HIKMAH: Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam 8,

El Banat Vol. 15 No. 2 (2019)
908 |



Al Ghazali sebagai Figur yang dipersalahkan dalam Isu Dikotomi limu

no. 2 (2014). https://doi.org/10.20414/elhikmah.v8i2.58.

Aydin, Nuh. “Did Al-Ghazali Kill the Science in Islam?” Paramus Publishing Inc., 2012.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru.
Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.

Badruzaman, Didin Hafidhuddin, and Endin Mujahidin. “Pendidikan Islami Dalam
Pemikiran Hasan Langgulung.” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 1
(2018). https://doi.org/10.32832/tadibuna.v7i1.1341.

Bakar, Osman. Classification of Knowledge in Islam. Cambridge: Islamic Texts
Society, 1998.

Creswell, John W., and J. David Creswell. Research Design Qualitative, Quantitative,
and Mixed Methods Approaches Fifth Edition. Writing Center Talk over Time.
London, 2018.

Dallal, Ahmad. The Terry Lectures: Islam, Science, and the Challenge of History. Yale
University Press. New Haven: Yale University Press, 2010.

Fakhry, Majid. A History of Islamic Philosophy. New York: Columbia University Press,
2004.

Ghazali, M. Bahri. “Epistemologi Al-Ghazali.” Al-Qalam 18, no. 90-91 (2001).
https://doi.org/10.32678/algalam.v18i90-91.1469.

Guessoum, Nidhal. Islam’s Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and
Modern Science. London: [.B. Tauris, 2011.

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. Los
Angeles: SAGE Publications, 2019.

Langgulung, Hasan. Pendidikan Islam Menghadapi Abad Ke-21. Jakarta: Pustaka Al
Husna, 1988.

Madhar, Madhar. “Pemikiran Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam
Sistem Pendidikan Islam Kontemporer.” TARQIYATUNA: Jurnal Pendidikan Agama
Islam Dan Madrasah Ibtidaiyah 3, no. 2 (2024).
https://doi.org/10.36769/targiyatuna.v3i2.813.

Makdisi, George. The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West.
Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981.

Muhaimin. Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama
Islam Di Sekolah. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012.

Mumtaza Zamhariroh, Nazila, Annisa Rahmania Azis, Balgisa Ratu Nata, Muhammad

Fahmi, and Mohamad Salik. “Relevansi Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali Dengan

El Banat Vol. 15 No. 2 (2025)
| 909



Hilyatul Auliya™ dan lksan

Pendidikan Islam Kontemporer Tentang Keseimbangan Intelektual Dan Spiritual.”
Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 12, no. 2 (2024).
https://doi.org/10.52185/kariman.v12i2.569.

Palmer, Richard E. Hermeneutics: Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey,
Heidegger, and Gadamer. Evanston: Northwestern University Press, 1969.

Rahman, Fazlur. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press, 1982.

Safitri, Diana, Zakaria Zakaria, and Ashabul Kahfi. “Pendidikan Kecerdasan Spiritual
Perspektif Al-Ghazali Dan Relevansinya Dengan Emotional Spiritual Quotient
(Esq).” Tarbawi: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 6, no. 1 (2023).
https://doi.org/10.51476/tarbawi.vé6i1.467.

Saliba, George. Islamic Science and the Making of the European Renaissance.
Cambridge: MA: MIT Press, 2007.

Sef, Widad, and M. Yunus Abu Bakar. “Relevansi Pendidikan Perspektif Al-Ghazali
Terhadap Paradigma Pendidikan Islam Di Indonesia.” Al-Hikmah: Jurnal Agama
Dan Ilmu Pengetahuan 21, no. 1 (2024).

Yamani, Ahmad Zaki. “Filsafat Ilmu Al-Gazhali (Konsep Dan Urgensi Ilmu Menurut
Pemikiran  Al-Ghazali).”  Jurnal Ilmiah  Keagamaan,Pendidikan = Dan
Kemasyarakatan 14, no. 2 (2023).

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia, 2014.

El Banat Vol. 15 No. 2 (2019)

910 |



