
 

 

Journal of Indonesian Islamic Education Studies 
Volume 1, Nomor 1 (2025) 

20 

 

 Journal of Indonesian Islamic Education Studies 

Vol. 1, No. 01, 2025 | DOI :  10.54180/JIIES.v5i1.468  
E-ISSN: -                                            P-ISSN : - 
https://journal.stai-ypbwi.ac.id/index.php/JIIES 

 

ISLAMIC EDUCATION FROM THE PERSPECTIVE OF SYED 
MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS: A DEEPER 

INTERPRETATION OF SURAH AL-BAQARAH VERSE 31. 
 

PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF SYED MUHAMMAD NAQUIB 
AL ATTAS PENDALAMAN TAFSIR AL-BAQARAH AYAT 31 

Ridwan, Institute Agama islam YPBWI Surabaya riduwan@iaiypbwi.ac.id 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   Abstract  
Tafsir Tarbawi, 
Materi 
Pendidikan Islam, 
Al-Attas 
 
 

 

This article discusses Syed Muhammad Naquib Al-
Attas’s perspective on Islamic educational material 
based on the interpretation of Al-Baqarah verse 31, 
which highlights the human need for knowledge. From 
the ontological and epistemological dimensions of 
knowledge, Al-Attas classifies it into two categories: 
fard ‘ain (religious knowledge) such as the Qur’an, 
Hadith, Fiqh, and Tawhid, which cultivate spiritual 
awareness; and fard kifayah (scientific and rational 
knowledge) such as mathematics, physics, and social 
sciences, which develop human capability as khalifah 
(vicegerent). These educational materials represent an 
extension of the ontological foundation of education 
aimed at fulfilling the ultimate goals of Islamic 
education. 

   
  Abstrak  
Tafsir Tarbawi, 
Islamic Education 
Material, Al-Attas. 
 
 

Artikel ini membahas pandangan Syed Muhammad 
Naquib Al-Attas tentang materi pendidikan Islam 
berdasarkan tafsir Al-Baqarah ayat 31, yang 
menunjukkan kebutuhan manusia atas pengetahuan.  
 

 

https://doi.org/10.54180/joeces.v5i1.468
mailto:riduwan@iaiypbwi.ac.id


Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A. PENDAHULUAN  

Materi pendidikan merupakan manifestasi 

pengaplikasian dari upaya mewujudkan tujuan utama 

pendidikan islam.1 Dengan ditetapkannya sebuah tujuan 

maka perlu ditetapkan juga langkah-langkah mencapainya. 

Dan salah satu langkah untuk mewujudkannya maka perlu 

dirumuskan materi-materi ajar yang tepat. Masing-masing 

masyarakat memiliki kriteria ideal tersendiri memaknai 

tujuan sebuah pendidikan, sehingga hal ini juga membawa 

                                                         
1 Zikra Zawiyati, “Materi Pendidikan Agama Islam (PAI) Dalam Hikayat Akhbar 

Al-Karim,” Jurnal At-Tarbiyyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 10, no. 1 (2024) 

  Abstrak  

 Kemampuan berbahasa penting bagi 
perkembangan anak usia dini karena 
memengaruhi komunikasi, berpikir, dan 
hubungan sosial, namun banyak anak masih 
mengalami keterbatasan dalam berbicara, 
menyusun kalimat, dan kurang percaya diri saat 
bercerita.Penelitian ini bertujuan 
mendeskripsikan penerapan metode bercerita 
melalui gambar seri dan pengaruhnya terhadap 
kemampuan berbahasa anak kelompok B di TK 
Darussalam. Dengan pendekatan kualitatif 
deskriptif melalui observasi, wawancara, dan 
dokumentasi, diperoleh hasil bahwa metode ini 
efektif meningkatkan kemampuan berbahasa 
anak. Anak menjadi lebih berani berbicara, 
memiliki kosa kata lebih kaya, dan mampu 
menyusun kalimat sederhana berdasarkan 
gambar. Selain itu, kepercayaan diri anak dalam 
bercerita juga meningkat. 

   
   
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



M.Ridhwan 
 

 

 

22| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

perebdaan dalam oenentuan materi ajar yang diberikan.2 

Oleh karenanya materi pendidikan sangat berkorespondensi 

dan beriringan dengan tujuan pendidikan apa yang ingin 

dicapai.  

Menjelaskan materi pendidikan islam mesti dipahami 

terlebih dahulu apa hakikat atau ontologi pendidikan dalam 

islam. Dan ontologi pendidikan islam hanya bisa dipahami 

dengan memahami ontologi manusia.3 Dalam konteks 

Islam, pendidikan tidak sekadar proses transfer ilmu, 

melainkan upaya penyempurnaan potensi manusia menuju 

kesempurnaan fitrahnya sebagai abdullah (hamba Allah) dan 

khalifatullah (wakil Tuhan di bumi). Ontologi pendidikan 

Islam tidak dapat dipisahkan dari ontologi manusia, karena 

manusia menjadi subjek sekaligus objek pendidikan. 

Pemahaman tentang hakikat manusia yang terdiri dari 

dimensi jasmani, akal, dan ruhani. menjadi dasar dalam 

merumuskan tujuan, metode, dan nilai pendidikan Islam 

yang berorientasi pada keseimbangan dunia dan akhirat. 
Sehingga, artikel ini berupaya mengkaji ontologi 

pendidikan islam dalam kaitannya dengan konsep materi 

pendidikan. Penulis mencoba memperdalam bahasan 

melalui perspektif Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

karena mempunyai framework pemikiran komprehensif 

dalam memahami masalah tersebut. Adapun bahan utama 

pengkajian ini mencoba menggali makna ayat Al-Baqarah 

ayat 31 dengan metode tafsir dan ta’wil guna menemukan 

                                                         
2 St. Nurhayati Ali, “Materi Pendidikan Menurut Pandangan Islam (Educational 

Material According to Islamic View),” Istiqra: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 

Islam, Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Parepare 
3 Komarudin Sassi, Ontologi Pendidikan Islam Paradigma Tauhid Syed Muhammad 

Naquib al-Attas: Revitalisasi Adab-Ta’dib dalam Pendidikan, ed. ke-2 (Jakarta: 

Kencana, 2021) 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|23 

 

 

initsari pendidikannya atau akrab dikenal sebagai tafsir 

tarbawi. Adapun metode penelitian artikel ini adalah 

kualitatif dengan studi kepusatakaan dalam memperoleh 

sumberi-sumber datanya. 

Dalam konteks pendidikan Islam modern, muncul 

berbagai tantangan epistemologis dan filosofis yang 

menuntut adanya rekonstruksi pemahaman terhadap 

hakikat pendidikan itu sendiri. Modernisasi dan globalisasi 

yang membawa paradigma sekular sering kali menjauhkan 

dunia pendidikan dari nilai-nilai Ilahi. Ilmu pengetahuan 

yang seharusnya menjadi jalan menuju pengenalan 

terhadap Allah justru sering dipisahkan dari akar 

spiritualnya. Akibatnya, proses pendidikan menjadi bersifat 

mekanistik—hanya berfokus pada pencapaian hasil 

akademik, keterampilan teknis, dan kebutuhan ekonomi—

tanpa menyentuh dimensi terdalam manusia, yaitu 

kesadaran akan tujuan hidupnya sebagai makhluk ciptaan 

Tuhan. 

Dalam situasi inilah pemikiran Syed Muhammad 

Naquib Al-Attas menjadi sangat relevan. Ia menyoroti 

bahwa krisis terbesar dalam dunia pendidikan Islam 

bukanlah kemiskinan sumber daya atau lemahnya metode, 

melainkan krisis makna dan adab. Menurutnya, 

penyimpangan dalam pendidikan bermula dari kesalahan 

memahami hakikat ilmu dan manusia. Pendidikan telah 

kehilangan orientasi karena terpengaruh pandangan dunia 

Barat yang memisahkan ilmu dari nilai-nilai agama. Oleh 

karena itu, Al-Attas menawarkan kembali paradigma 

pendidikan Islam yang berlandaskan konsep ta’dīb yakni 

penanaman adab sebagai inti proses pendidikan, di mana 



M.Ridhwan 
 

 

 

24| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

manusia diajak mengenali dan mengakui kedudukan segala 

sesuatu sesuai tatanan Ilahi. 

Dengan demikian, pembahasan tentang ontologi 

pendidikan Islam dalam perspektif Al-Attas menjadi sangat 

penting untuk dilakukan, bukan hanya sebagai telaah 

teoritis, tetapi juga sebagai upaya menemukan arah baru 

bagi pendidikan Islam di era modern. Melalui analisis 

terhadap tafsir Al-Baqarah ayat 31, penelitian ini berusaha 

menyingkap kembali hakikat ilmu dan pendidikan dalam 

kerangka tauhidik, sehingga dapat menjadi landasan 

filosofis dalam merumuskan materi ajar yang sesuai dengan 

tujuan penciptaan manusia. 

 
B. LANDASAN TEORI  

Pendidikan Islam pada hakikatnya adalah proses 

yang menyeluruh dalam membina dan mengembangkan 

seluruh potensi manusia agar mampu mengenal dirinya, 

Tuhannya, dan tanggung jawabnya sebagai khalifah di 

muka bumi. Tujuan pendidikan Islam tidak hanya 

menyiapkan individu untuk kehidupan dunia, tetapi juga 

menuntunnya menuju kesempurnaan spiritual dan moral 

yang diridai Allah SWT. 

Dalam pandangan Syed Muhammad Naquib al-Attas, 

pendidikan Islam memiliki makna yang lebih dalam 

dibanding sekadar transfer pengetahuan. Dalam karyanya 

The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic 

Philosophy of Education, ia menjelaskan bahwa pendidikan 

sejati adalah ta’dīb, yaitu proses penanaman adab dalam 

diri manusia. Adab menurut Al-Attas adalah pengenalan 

dan pengakuan terhadap posisi sesuatu sebagaimana 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|25 

 

 

mestinya, baik dalam hubungan dengan Tuhan, diri sendiri, 

maupun alam semesta.¹ Dengan demikian, pendidikan 

Islam bertujuan membentuk manusia beradab (the good 

man), bukan hanya manusia yang berilmu secara 

intelektual. 

Konsep ini sejalan dengan pemikirannya tentang 

Islamisasi ilmu pengetahuan, yang menolak pemisahan 

antara ilmu agama dan ilmu duniawi. Al-Attas menegaskan 

bahwa seluruh ilmu bersumber dari Allah, dan oleh karena 

itu tidak ada dikotomi antara ilmu wahyu dan ilmu 

rasional.² Islamisasi ilmu berarti mengembalikan seluruh 

pengetahuan kepada kerangka tauhid, sehingga ilmu 

menjadi sarana untuk mengenal kebenaran hakiki, bukan 

sekadar alat mencapai kemajuan material. 

Gagasan serupa dikemukakan oleh Ismail Raji al-

Faruqi dalam bukunya Islamization of Knowledge: General 

Principles and Work Plan. Ia berpendapat bahwa Islamisasi 

ilmu bertujuan membangun sistem pengetahuan yang 

berlandaskan nilai-nilai Al-Qur’an dan Sunnah, agar 

manusia tidak terjebak dalam pemikiran sekuler yang 

memisahkan antara agama dan ilmu.³ Kedua tokoh ini 

sama-sama menekankan pentingnya menjadikan ilmu 

sebagai bagian dari ibadah dan pengabdian kepada Allah. 

Dalam konteks tafsir tarbawi, nilai pendidikan Islam 

dapat ditemukan dalam Surah Al-Baqarah ayat 31, di mana 

Allah berfirman: “Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-

nama (benda) semuanya...” (QS. Al-Baqarah: 31). 

Ayat ini menunjukkan bahwa pengetahuan adalah 

anugerah ilahi yang diberikan kepada manusia sejak awal 

penciptaannya. Al-Attas memaknai pengajaran “nama-

nama” sebagai simbol pemberian potensi epistemologis 



M.Ridhwan 
 

 

 

26| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

kepada manusia kemampuan untuk mengenal, 

menafsirkan, dan memahami makna segala sesuatu.⁴ 

Melalui pengetahuan inilah manusia dimuliakan dan diberi 

tanggung jawab sebagai khalifah di bumi. 

Dengan demikian, landasan teori penelitian ini 

berpijak pada tiga kerangka besar: 

1. Konsep Ta’dīb sebagai hakikat pendidikan Islam 

menurut Al-Attas, yang berorientasi pada pembentukan 

adab dan pengenalan hakikat diri. 

2. Islamisasi Ilmu Pengetahuan, yaitu integrasi antara ilmu 

wahyu dan ilmu rasional sebagai satu kesatuan yang 

berpijak pada nilai tauhid. 

3. Tafsir Tarbawi atas Al-Baqarah ayat 31, yang 

menegaskan bahwa ilmu merupakan amanah dan 

bagian dari proses pendidikan yang mengantarkan 

manusia kepada pengenalan terhadap Tuhannya. 

 
C. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode studi kepustakaan (library research). 

Metode ini dipilih karena penelitian berfokus pada analisis 

konseptual terhadap pemikiran Syed Muhammad Naquib 

al-Attas dan tafsir Al-Qur’an. Penelitian ini bersifat 

kualitatif-deskriptif, yang bertujuan menggambarkan dan 

menganalisis pemikiran Al-Attas mengenai pendidikan 

Islam serta relevansinya dengan tafsir Al-Baqarah ayat 31. 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran 

dokumen, buku, dan artikel ilmiah yang relevan dengan 

topik. Sumber-sumber yang dipilih adalah karya asli Al-

Attas dan literatur akademik yang menjelaskan 

pemikirannya. Analisis dilakukan dengan menggunakan 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|27 

 

 

analisis isi (content analysis) dan analisis tematik. Untuk 

menjaga validitas, penelitian ini menggunakan triangulasi 

sumber melalui pembandingan antara karya primer dan 

sekunder serta konfirmasi terhadap interpretasi ayat dengan 

tafsir otoritatif. 

 

D. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Biografi Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas filsuf terkemuka 

Malaysia dengan corak pemikiran islamisasi. Lahir di Bogor, 

Jawa Barat pada 5 September 1931 dari keluarga bangsawan 

dan ulama terhormat. Latar keluarganya yang religius dan 

intelektual membentuk kepribadiannya yang berakar kuat 

pada tradisi Islam dan keilmuan. Sejak kecil ia menempuh 

pendidikan agama di pesantren al-Urwah al-Wusta, 

Sukabumi. 

Setelah ke Malaysia, Al-Attas melanjutkan 

pendidikan formal di English College Johor Baru, lalu 

menempuh pendidikan militer di Inggris, meski akhirnya 

memilih jalur akademik. Ia meraih gelar sarjana dari 

University of Malaya, melanjutkan studi Islamic Studies di 

McGill University (Kanada), dan meraih doktor di School of 

Oriental and African Studies (SOAS), London, dengan 

disertasi The Mysticism of Hamzah Fansuri (1962). 

Karier akademiknya berlanjut di University of 

Malaya dan kemudian menjadi pendiri Universiti 

Kebangsaan Malaysia (UKM) pada 1970. Ia juga mendirikan 

dan memimpin International Institute of Islamic Thought 

and Civilization (ISTAC) tahun 1991. Melalui lembaga ini, 

Al-Attas berperan besar merumuskan konsep pendidikan 



M.Ridhwan 
 

 

 

28| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

Islam modern yang berpijak pada paradigma tauhid, adab, 

dan Islamisasi ilmu pengetahuan. 

Meski tidak secara spesifik sebagai tafsir, Al attas 

juga mengenalkan metodenya dalam memahami ayat. Al-

Attas menyebutnya sebagai tafsir dan ta’wil. Tafsir lebih 

spesifk kepada pemahaman atas kandungan ayat secara 

tekstual dan semiotika Bahasa Arab. Adapun ta’wil 

merupakan upaya pendalaman para mufassirin, dengan 

pemaksimalan segala fakultas yang dimiliki, dari jiwa, aql, 

qalb sehingga mampu mendapati kedalaman ayat. 

Pendekatan Al-Attas bersifat metalinguistik dan tauhidik, 

mengintegrasikan filsafat, tasawuf, dan metafisika Islam 

untuk menyingkap makna. Meskipun tidak secara eksplisit 

menulis kitab tafsir seperti para mufassir klasik, Syed 

Muhammad Naquib al-Attas mengembangkan suatu 

pendekatan epistemologis yang dapat dipahami sebagai 

metode penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, yang 

berpijak pada integrasi antara akal, ruh, dan wahyu. Ia 

membedakan antara tafsir dan ta’wil bukan sebagai dua 

disiplin yang terpisah, tetapi sebagai dua tingkat kedalaman 

dalam memahami makna wahyu. Tafsir, menurut Al-Attas, 

merupakan bentuk penjelasan yang bersifat tekstual, 

berlandaskan pada struktur bahasa, konteks historis, dan 

semiotika Arab. Ia menekankan pentingnya menguasai 

aspek linguistik dan gramatikal Al-Qur’an, karena bahasa 

merupakan wadah wahyu yang mengandung lapisan-

lapisan makna yang hanya dapat diungkap melalui 

pemahaman yang benar terhadap struktur bahasanya. 

Sementara itu, ta’wil dipandang sebagai tahap 

lanjutan dari tafsir, yakni upaya untuk menyingkap makna 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|29 

 

 

batiniah yang lebih dalam dari teks Al-Qur’an. Al-Attas 

mengaitkan ta’wil dengan penggunaan seluruh potensi 

manusia—aql (intelek rasional), qalb (hati yang intuitif), dan 

ruh (jiwa spiritual)—untuk menyingkap realitas kebenaran 

yang tersembunyi di balik simbol-simbol bahasa. Dalam 

pandangannya, ta’wil bukanlah bentuk subjektivitas bebas, 

melainkan perjalanan intelektual dan spiritual yang 

dibimbing oleh prinsip tauhid, yaitu kesadaran akan 

kesatuan seluruh wujud yang bersumber dari Tuhan Yang 

Esa. 

Pendekatan Al-Attas ini bersifat metalinguistik dan 

tauhidik, karena ia tidak hanya menafsirkan teks secara 

linguistik, tetapi juga memahami bahasa sebagai medium 

bagi realitas metafisik. Ia memadukan filsafat Islam, 

tasawuf, dan metafisika tauhid untuk menunjukkan bahwa 

setiap makna dalam Al-Qur’an mengandung keterkaitan 

antara dunia empiris dan transendental. Dengan demikian, 

metode tafsir dan ta’wil Al-Attas bukan sekadar alat 

hermeneutis, melainkan juga jalan menuju ma’rifah—

pengetahuan hakiki tentang Tuhan, manusia, dan alam 

yang berpusat pada kesatuan ilahi. 
 

2. Ontologi Pendidikan menurut Al-Attas 

Pendidikan bagi Al-attas didefinisikan sebagai, 

recognition and acknowledgement, progressively instilled into 

man, of the proper places of things in the order of creation.4  

Dengan pendefinsian ini pendidikan tidak bisa dilepas 

dari tujuan manusia itu sendiri dicipta oleh Al-Khaliq. 

Adapun tujuan manusia itu sendiri ialah menjadi 

                                                         
4 Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in Islam: A framework for an 

Islamic philosophy of education. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic 

Thought and Civilization (ISTAC). h.21 



M.Ridhwan 
 

 

 

30| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

seorang ‘abdun dan khalifah.5 Oleh karenannya 

pendidikan berusaha melakukan pemenuhan terhadap 

aktualitas tersebut dengan mengembangkan potensi-

potensi yang dimiliki manusia. Manusia lahir dalam 

keadaan fitrah namun tidak membawa pengetahuan 

yang utuh. Hal ini dikarenakan manusia diciptakan 

dengan keadaan nisyan (lupa). oleh karenanya 

diperlukan pengenalan dan pengakuan. Upaya 

mengenali hakikat dirinya sebagai manusia sekaligus 

dilanjutkan dengan mengakui keberwujduuannya 

dengan segala tanggung jawabnya sebagai seorang 

makhluk inilah yang menjadi tujuan pendidikan.6 Lebih 

spesifik Al-Attas mengenalkan istilah Adab dalam 

pendidikan. Dalam artian sebagai pengenalan dan 

pendudukan sesuatu sebagaimana mestinya, yang 

bertujuan menjadkan seorang manusia yang baik (good 

man).7 

Maka sebuah keniscayaan untuk memahami 

manusia terlebih dahulu agar memahami pendidikan itu. 

Manusia adalah makhluk dengan dua alamiah sekaligus, 

yang terdiri dari jasad dan ruh.8 Penciptaan ruh manusia 

menjelaskan tujuan dan arah kembalinya, dengan sebuah 

persaksian di hadapan Al-Khaliq di hari Alastu.9 

Dengannya manusia berhutang amanah tanggung jawab 
                                                         
5 Al-Attas, S. M. N. (2020). Islam dan sekularisme (K. M. A. Harris, Trans.). Kuala 

Lumpur: RZS-CASIS HAKIM. h.87 
6 Ibid h.18 
7 Ibid, 23 
8 Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam: An 

exposition of the fundamental elements of the worldview of Islam. Kuala Lumpur: 

International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). h. 143 
9 Al-Attas, S. M. N. (2023). Islām: The covenants fulfilled. Kuala Lumpur: Ta’dib 

International.  h.17 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|31 

 

 

luhur berupa titipan jiwanya.10 Pun juga manusia 

diembani sebuah tuntunan hidup yakni Ad-Din sebagai 

pedoman untuk mengurus tatanan alam yang ia tinggali. 

Namun terkadang manusia terlupa pada tanggung jawab 

sebagai ‘abdun dan khalifa. Dikarenakan manusia ketika 

turun ke muka bumi, jiwa tadi dijadikan lupa.11 

فنسي نفسه على عهد لأنه إنسانا الإنسان سمي إنما  

manusia dinamakan insan, karena ia pernah berjanji 

(kepada Rabbnya) kemudian lupa. 

Sehingga perlu upaya untuk mengembalikan 

ingatan dan janji awal tersebut agar manusia memahami 

jelan hidupnya dan tertuju dengan baik segala potensi 

yang dimilikinya. Inlah fungsi pendidikan menurut Al-

Attas sebagai upaya pengenalan atas keududukan 

(recognition) dan pengakuan terhadapnya 

(acknowledgement) yang dengannya akan secara 

progresif mengembangkan potensi yang tertanam dalam 

fitrahnya sesuai dengan tujuan penciptaanya.  

Dengan ini bentuk dan model pendidikan sangat 

berkaitan erat hubungannya dengan pemahaman atas 

manusia secara hakiki. Maka dengan demikian materi 

ajar ditentukan sesuai upaya pengenalan kembali tujuan 

keberadaan manusia di bumi ini (religious sciences) 

sekaligus mengembangkan potensi yang ada sebagai 

ladang kebermanfaatannya sebagai khalifah (rational, 

intellectual and philosophical sciences).12 

                                                         
10 Al-Attas, S. M. N. (2020). Islam dan sekularisme (K. M. A. Harris, Trans.). Kuala 

Lumpur: RZS-CASIS HAKIM. h.74 
11 Ibid, 175 
12 Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in Islam: A framework for an 

Islamic philosophy of education. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic 

Thought and Civilization (ISTAC). h.41 



M.Ridhwan 
 

 

 

32| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

 
 

3. Tafsir Al-Attas dalam Al-Baqarah 31  

Tatkala Allah mengajarkan manusia pertama, 

Adam alaihissalam, berupa pengajaran pertama kali, 

maka diajarkanlah berupa nama-nama (al-asma) segala 

sesuatu. Ini terekam dalam Al-Quran surah Al-Baqarah 

31,  

مَاۤءََ اٰدمَََ وَعَلَّمََ َسا ىِٕكَةَ  عَلىَ عَرَضَهُماَ ثمََُّ كُلَّهَا الْا
ۤ
مَلٰ ن ياَ فَقَالََ الا ُٔوا ب ـ

مَاَۤ انَاْۢ ءَ  ءَ ب اسَا  هٰٰٓؤُلَْۤ
ق يانََ كُناتمُاَ ا ناَ ٣ صٰد   

Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda) 

seluruhnya, kemudian Dia memperlihatkannya kepada para 

malaikat, seraya berfirman, “Sebutkan kepada-Ku nama-nama 

(benda) ini jika kamu benar!” 

Al-Attas memaknai ‘nama-nama’ tersebut 

merujuk pada arti sebuah pengetahuan (al-‘ilm) atas 

segala sesuatau (al-ashya’). Namun pengetahuan ini 

tidak mencakup pengetahuan tentang sifat khusus 

esensial (al-dhat) atau yang dasar terdalam (al-sir) seperti 

misalnya jiwa; Namun lebih merujuk kepada 

pengetahuan-pengetahuan yang bersifat aksiden (‘aradh) 

dan atribut-atribut seperti sifat-sifat dari sesuatu hakikat 

yang dapat dirasakan dan dipahami (mahsusat dan 

maqulat) sehingga dapat diketahui hubungan-hubungan 

dan perbedaan-perbedaan yang ada di dalamnya, Dan 

daya pengetahuan dari sifat-sifat ini menjadi upaya 

mengetahui hakikat, tujuan kenapa manusia itu 

diciptakan.13  

                                                         
13 Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam: An 

exposition of the fundamental elements of the worldview of Islam. Kuala Lumpur: 

International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). h.143 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|33 

 

 

Pun dengan demikian, manusia secara alamiah 

hanya diberi pengetahuan terbatas mengenai jiwanya.14 

Dan melalui pengetahuan ini manusia mampu mencapai 

pengetahuan tentang Tuhannya (ma’rifah), bahwa 

Tuhannya adalah Tuhannya yang hakiki (rubbubiyyah) 

dan objek peribadahannya (uluhiyyah).  

Dan untuk mencapai sebuah pemahaman itu 

manusia mesti mengaktulaiitaskan potensinya yang 

terkandung dalam dirinya. Manusia dalam substansi 

ruhnya dibekali qalb, aql dan jism. Yang satu sama lain 

memiliki fungsi masing memiliki fungsi epistemologis 

masing-masing, dengan tujuan mengetahui kembali 

hakikat keberwujudannya baik secara esensi maupun 

substansi ia dicipta. Adapun fakultas-fakultas yang 

terdapat dalam jiwa dapat terbagi sesuai hubungannya. 

Jiwa dalam hubungan dengan pengaturan badan maka 

jiwa disebut al-nafs, ruhnya badan. Adapun jiwa yang 

berhubungan dengan daya kognitif dan artikulasi maka 

disebut dengan al-‘aql. Lalu jiwa dengan perspeis 

spiritual dan akal yang lebih tinggi maka ia disebut al-

qalb. Setap fakulti jiwa ini berperan dalam memahami 

sesuai keadaannya masing-masing dalam memahami 

keberwujudannya.15 

4. Materi Pendidikan  

Sebagaimana diketahui bahwa pengetahuan yang 

terberi pada manusia sebagaimana dalam surat Al-

Baqarah 31 adalah ilmu ‘aradh yakni ilmu yang dapat 

tercerap dengan indrawi dan rasional, namun manusia 

                                                         
14 Al-Isra, 85 
15 Al-Attas, S. M. N. (2023). Islām: The covenants fulfilled. Kuala Lumpur: Ta’dib 

International. h.2 



M.Ridhwan 
 

 

 

34| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

terbatas mengenai ilmu esensial seperti hakikat ruh dan 

hal-hal ghaib.  

Maka pendidikan dalam upayanya menjadi 

sebuah tugas untuk 1) mengenalkan kembali tujuan 

keberwujudan manusia yang syarat memahaminya ialah 

dengan 2) mengembangkkan potensialitas fitrah jiwa 

yang tertanam dalam dirinya; qalb; aql; nafs. Dan 

karenanya materi pendidikan menjadi tidak bisa 

terelakkan untuk selaras dengan dua tugas tersebut. 

Adapun pembagiannya, Al-Attas membagi skema 

umum ilmu dan klasifikasinya secara komprehensif.16 

Dimlai dari Tuhan sebagai pemilik ilmu, 

dimanifestasikan dalam manusia, lalu dihimpunan 

dalam kebersatuan (universalitas) dalam 

pengaplikasiannya.  Berikut bagan 

pengkalisifikasiannya. 

                                                         
16 Al-Attas, S. M. N. (2023). Islām: The covenants fulfilled. Kuala Lumpur: Ta’dib 

International, h.196 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|35 

 

 

    
Sumber: Islam dan Sekulerisme (Al-Attas) 
 
Dalam tabel tersebut terdapat 3 pengkalsifikasian; 1. 

Tuhan > 2. Manusia > 3. Universiti. 
a. Tuhan. 

Allah adalah sumber ilmu. Allah menurunkan 
ilmunya kepada manusia. Dan hakikatnya semua ilmu 
datang daripada Allah lalu ditafsirkan oleh jiwa melalui 
fakultas ruhaniah dan jasmaniyah. AL-Attas juga lebih 



M.Ridhwan 
 

 

 

36| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

spesifik mengikuti pendefinisian ilmu mengikuti AL-
Jurjanji dengan, 

tibanya makna pada jiwa (hushul) dan tibanya jiwa pada 
makna (wushul).17 

Dengan menggunakan definisi epistemologi ilmu 

ini maka dipahami bahwa Allah menjadi sumber ilmu 

yang bertuju dan tiba (hushul) menjadi sebuah makna 

sesuatu benda atau objek ilmu ke dalam jiwa. Juga jiwa 

menjadi subjek aktif dengan menghadirkan dirinya 

memperoleh makna tersebut (wushul). Gerak husul dan 

wushul ini merupakan penyelidikan terhadap segala 

sesuatu hal tentang Alam, atau objek ilmu apapun 

tentang suatu makhluk, adalah dilakukan dalam rangka 

memperoleh pengetahuan tentangnya.18 

b. Manusia. 

Ilmu yang terberi kepada manusia dapat terbagi 

kepada dua jenis: 1) Ilmu pemberian Tuhan, 2) Ilmu hasil 

perolehan. Ilmu pertama merujuk pada wahyu dan Ilmu 

kedua merujuk pada ilmu sains. 

Ilmu yang pertama adalah makanan dan 

kehidupan bagi jiwanya, dan yang kedua adalah bekalan 

bagi manusia melengkapkan diri manusia di dunia ini 

untuk mengejar tujuan-tujaun pragtiknya. Ilmu jenis 

pertama diberikan Allah melalui wahyu-Nya, dan mini 

merujuk kepada Kitab Suci Al-Quran. Sedangkan ilmu 

jenis kedua merujuk pada ilmu-ilmu sains (ulum). 19 Ilmu 

jenis pertama diberikan oleh Allah kepada manusia 

                                                         
17 Al-Attas, S. M. N. (2007). Tinjauan ringkas peri ilmu dan pandangan alam: 

Penerbit Universiti Sains Malaysia. h.12 
18 Al-Attas, S. M. N. (2020). Islam dan sekularisme (K. M. A. Harris, Trans.). Kuala 

Lumpur: RZS-CASIS HAKIM. h.198 
19 ibid, h.191  



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|37 

 

 

melalaui pengungkapan langsung, manakala yang kedua 

melalui spekulasi dan usaha penyelidikan rasional  dan 

yang ditangkap pancaidera. Ilmu jenis pertama 

menyingkap misteri Wujud dan Eksistensi 

keterhubungan manusia dengan Tuhannya. Ilmu ini 

menjadi ilmu prasyarat (fard ’ayn) sedang yang kedua 

berhubungan dengan maslahat dalam masyarakat, dan 

tidak menjadi prasyarat utama kecuali bagi segolongan 

saja yang menguasai (fard kifayah).20 

Kedua ilmu tersebut sebenarnya sejalan dengan 

pengkalsifikasiann ayat-ayat qauliyah dan kauniyah. 

Ayat Qauliyah berupa wahyu Allah yang terbadi 

menjadi Al-Quran dan As-Sunnah Sedangkan ayat 

Kauniyah merupakan ayat-ayat kejadian yang tersebar di 

alam semesta ini, dari keberwujudan bentang alam 

semesta, masyarakat, hingga manusia.21 Keduanya 

merupakan ayat Allah. Ayat dalam bahasa Arab berarti 

tanda (sign). Keberwujudan eksistensi ayat tadi 

mengindikasikan sebuah tanda adanya Sang Pencipta. 

Adapun manusia diminta untuk menggali dan 

mempelajari hakikatnya.  

Corak untuk memahami ilmu pertama yakni 

wahyu yang bersifat terberi (given) hanya dapat 

dipahami dengan pendekatan wahyu dan keimanan. 

Beberapa ulama juga membenarkan dengan pendekatan 

intuisi, seperti Al-Attas. Intuisi (qalb) merupakan salah 

satu fakultas jiwa yang dianugerahi taraf berpikir yang 

lebih tinggi daripada akal. Qalb juga menjadi fakultas 

                                                         
20 Ismail, M. Z., & Wan Abdullah, W. S. (Eds.). (2022). Adab dan peradaban: Karya 

pengi'tirafan untuk Syed Muhammad Naquib al-Attas. Kuala Lumpur: Ta’dib 

International. h.81 
21 QS. Fushilat 53 



M.Ridhwan 
 

 

 

38| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

yang mempunyai kesadaran kognisi spiritual yang 

terhubung dengan gerak kembali jiwa kepada Sang 

Pencipta.22 Ilmu wahyu yang berisi petunjuk penciptaan 

dan pedoman manusia hidup dengan Ad-Din23 mestilah 

didekati dengan pendekatan ini.  Ini juga berkaitan 

dengan ilmu esensial yang terbatas sebagaimana di masa 

pertama kali manusia menerima ilmu maka manusia 

terukhsus jiwanya, memerlukan sebuah arah petunjuk 

untuk kembali menunaikan janji bertemu Sang Pencipta. 

Ilmu ini merujuk kepada ilmu syariah, wahyu yang 

berupa Al-Quran dan Hadits. Dalam hal ini 

berhubungan erat dengan tugas manusia menjadi 

seorang ‘abid. 

Ilmu yang bersumber dari wahyu yakni Al-Qur’an 

dan Hadis merupakan fondasi utama dalam sistem 

epistemologi Islam. Ilmu ini dikenal sebagai al-‘ilm al-

shar‘i, yaitu pengetahuan yang berkaitan langsung 

dengan kehendak dan perintah Allah SWT, serta menjadi 

pedoman bagi manusia dalam menjalankan fungsinya 

sebagai ‘abid (hamba Allah) dan khalifah (pemimpin di 

bumi).24 Dalam pandangan ini, wahyu bukan hanya 

sumber hukum dan etika, tetapi juga landasan metafisis 

bagi seluruh cabang ilmu pengetahuan. Al-Attas 

menegaskan bahwa ilmu dalam Islam tidak bisa 

dipisahkan dari nilai dan tujuan spiritualnya. 

Pengetahuan yang benar adalah pengetahuan yang 

                                                         
22 islam the covenants fulfilled 2 
23 pendefinsian lengkap al-attas mengenai din  
24 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 

1993), 23. 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|39 

 

 

mengantarkan manusia kepada pengakuan terhadap 

Tuhan sebagai sumber segala realitas dan kebenaran.25 

Sebagai seorang ‘abid, manusia diwajibkan 

memahami ilmu syariah agar mampu beribadah secara 

benar dan sesuai dengan ketentuan yang ditetapkan 

Allah. Namun, ibadah dalam Islam tidak hanya 

bermakna ritual formal seperti salat, puasa, atau zakat, 

melainkan mencakup seluruh aktivitas manusia yang 

dilakukan dengan niat tulus karena Allah.26 Oleh sebab 

itu, penguasaan ilmu syariah memiliki dimensi spiritual 

dan moral yang luas menuntun manusia agar setiap 

amalnya menjadi manifestasi dari ketaatan dan cinta 

kepada Sang Pencipta. Dalam kerangka ini, pendidikan 

Islam berfungsi sebagai sarana tazkiyatun nafs 

(penyucian jiwa) dan ta’dib (pembentukan adab), dua 

proses yang menurut Al-Attas menjadi inti dari 

peradaban Islam yang sejati.27 

Lebih jauh, Al-Attas menjelaskan bahwa ilmu 

syariah tidak boleh dipahami secara reduktif hanya 

sebagai hukum formal atau fiqh. Ia mencakup pula 

dimensi epistemologis dan ontologis, yaitu pemahaman 

tentang hakikat wujud, makna kehidupan, serta 

hubungan antara manusia dan Tuhan. Dengan demikian, 

setiap cabang ilmu—baik yang bersifat keagamaan 

maupun rasionalharus berakar pada wahyu agar tidak 

terlepas dari prinsip tauhid.⁵ Dalam konteks ini, Al-Attas 

                                                         
25 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena to the Metaphysics of Islam 

(Kuala Lumpur: ISTAC, 1995), 12–13. 
26 Al-Ghazali, Ihya’ Ulum al-Din, vol. 1 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1983), 34. 
27 Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam: A 

Framework for an Islamic Philosophy of Education (Kuala Lumpur: ABIM, 1980), 

2–3. 



M.Ridhwan 
 

 

 

40| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu dunia, 

karena keduanya saling melengkapi dalam membentuk 

manusia yang beradab. Ilmu yang tidak bersandar pada 

wahyu berisiko melahirkan kesombongan intelektual 

dan kehampaan spiritual, sementara ilmu yang berpijak 

pada wahyu menuntun manusia menuju kebijaksanaan 

dan keseimbangan hidup.28 

Akhirnya, ilmu syariah menjadi cerminan 

kesadaran manusia terhadap tugas ontologisnya di 

dunia. Sebagai ‘abid, manusia memandang seluruh 

aktivitasnya sebagai bentuk pengabdian yang 

menyatukan ilmu dan amal. Setiap pengetahuan yang 

dipelajari bukan untuk kepentingan duniawi semata, 

melainkan sebagai sarana mendekatkan diri kepada 

Allah dan menegakkan kemaslahatan universal.29 Dalam 

hal ini, pendidikan Islam harus berperan aktif dalam 

mengembalikan orientasi ilmu kepada nilai-nilai wahyu, 

agar manusia tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga luhur secara spiritual dan moral. 

Sedangkan corak dalam ilmu kedua, dapat 

dipahami sebagai ilmu yang dapat dipahami dengan 

pendekatan akal dan inderawi (maqulat dan mahsusat) 

karena berupa ayat-ayat kauniyah merupakan ilmu yang 

bersifat aksiden (‘aradh). Berbeda dengan ilmu jenis 

pertama yang manusia memiliki batasan untuk 

mengetahuinya, ilmu jenis kedua ini tidak ada batas, 

yang mendorong manusia untuk mengeksplorasi terus 

menerus. Namun ini juga dapat membawa 

                                                         
28 Al-Attas, Islam and Secularism, 76–77. 
29 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition 

(Chicago: University of Chicago Press, 1982), 135. 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|41 

 

 

kemudharatan jika ilmu kedua ini membuat manusia 

terlena melakukan pencarian tanpa henti sehingga 

terlalaikan dari tujuan penciptaannya. Sebagaimana 

lahirnya sainstisme di Barat hari ini. 

Jenis Ilmu Fungsinya Alat 

Memahami 

Peran 

Manusia 

Ilmu Wahyu  Memahami Wujud dan 

Eksistensi manusia 

Intuisi ‘Abid 

Ilmu sains Maslahat manusia 

banyak 

Akal dan 

Indrawi 

Khalifah 

 
c. Universiti 

Adapun penghubungannya antara ilmu jenis 

pertama dan kedua merupakan satu kesatuan. Keduanya 

merupakan suatu kewajiban (faridahah) untuk dipelajari. 

Sebagaiaman hadits Nabi, 

مَ  طَلَبَُ لا ع  ياضَةَ  الا َ  علََى فَر  ل مَ  كُل  مُسا  

Artinya: “Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap 

muslim.” (HR. Muslim) 

Menuntut ilmu adalah suatu kewajiban bagi 

seluruh muslim. Namun para ulama, termasuk Imam 

Ghazali membaginya menjadi fard ayn dan fard kifayah. 

Ilmu fard ‘ayn´ yang diwajibkan ke setiap orang berbeda-

beda keadalamannya tergatung pada keududukan 

akalnya. Misalnya yang diwajibkan seoran anak-anak 

tidaklah sama kedududukannya dengan orang dewasa. 

Maka pada tiap keududkan itu terdapat ilmu-ilmu yang 

wajib diketahui.30  

Ilmu fard ‘ayn menjadi prasyarat utama sebagai 

manusia untuk memahami hakikatnya. Maka ilmu jenis 

                                                         
30 Ismail, M. Z., & Wan Abdullah, W. S. (Eds.). (2022). Adab dan peradaban: Karya 

pengi'tirafan untuk Syed Muhammad Naquib al-Attas. Kuala Lumpur: Ta’dib 

International. h.80 



M.Ridhwan 
 

 

 

42| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

pertama menjadi ilmu yang tidak bisa untuk tidak 

dipelajari. Sedangkan ilmu jenis kedua yang sifatnya 

sains maka menjadi Ilmu yang fardhu kifayah. Namun 

dalam pendalaman tertentu ilmu jenis pertama menjadi 

fardhu kifayah, semisal tafsir yang diteknui mufasssir, 

ahli aqidah, dst. yang merupakan spesialisasi seseorang 

dengan kemampuan tertetntu dan tidak wajib bagi 

seluruh orang. Sebaliknya ilmu fardhu kifayah menjadi 

fardhu ayn bagi orang tertentu yang sedang menekuni 

ilmu tersebut. Semisal ahli nuklir maka sudah menjadi 

fardhu ayn baginya untuk menguasai ilmu nuklir dan 

fisika semumpamanya. Maka sifat fardhu ayn dan fardhu 

kifayah sediakalanya adalah dinamis. 

Maka kebersatuan (universiti) ilmu-ilmu tadi 

dapat saling berkesinambungan saling melengkapi. 

Sebagai fungsi yang tidak lepas daripada tujuan manusia 

itu sendiri dalam memahami ilmu. Tidak seperti orang-

orang sekuler yang memisahkan pandangan ilmu agama 

dan duniawiah. Sehingga tercerai-berai universiti 

daripada ilmu Allah tersebut.  

 

5. ILMU SAINS RASIONAL DAN ILMU FILSAFAT 

Dalam pengembangannya ilmu-ilmu tersebut dapat 

diaplikasikan dalam beragam bentuk dan dikonteksan 

sesuai kebutuhan lembaga pendidikan terkait. Ilmu agama 

dapat dikembangkan menjadi ilmu Akidah, Fiqh, Ibadah 

Dan Akhlak, Sejarah Kebudayaan Islam atau bahkan kalau 

memungkinkan lebih spesifik sebagaimana dalam pondok 

pesatren dapat diluaskan seperti ilmu Faraidh, Nahwu 

Balaghah, Ushul Fiqh, dst.  



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|43 

 

 

Sedang ilmu sains yang berhubungan dengan ilmu 

duniawiah dapat lebih luas menjadi segaal kebutuhan umat 

manusia sezaman ini. Misalnya dapat diapikasikan menjadi 

materi ilmu sosial budaya, matematika, fisika, kimia, 

antropologi, hingga kesenian.  

Jenis pembagian materi ilmu tersebut juga bersifat 

fleksibel dengan kebutuhan dan taraf peserta didik dan 

pendidik di lingkungan yang tertentu, dan juga pada jenang 

pendidikan tertentu. Seperti halnya dalam tingkat dasar, 

menengah dan perguruan tinggi, maka penerapan 

materinya juga tentunya berbeda. Lembaga pendidikan 

tidak boleh menafikan fungsi masing-masing jenis ilmu 

tersebut, juga dengan tidak melepas daripada tujuan hakiki 

pendidikan yang diperuntukkan manusia. 

 

6. Implikasi Pemikiran Al-Attas bagi Pendidikan Islam Modern 
Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas 

memberikan fondasi filosofis yang amat berharga bagi 

dunia pendidikan Islam modern. Ia tidak hanya 

menawarkan konsep teoritis mengenai ilmu dan manusia, 

tetapi juga merumuskan arah pendidikan yang memadukan 

akal, ruh, dan moralitas dalam satu kesatuan yang 

bertauhid. Bagi Al-Attas, krisis pendidikan umat Islam 

modern bukan semata-mata masalah kurikulum atau 

metode, melainkan krisis makna yang muncul karena 

terpisahnya ilmu dari nilai-nilai keislaman. Dalam 

pandangannya, pendidikan Islam sejati bertujuan 



M.Ridhwan 
 

 

 

44| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

membentuk manusia beradab (the good man), bukan sekadar 

manusia berilmu atau produktif secara material.31 

Pemikiran Al-Attas berangkat dari kesadaran bahwa 

arus modernisasi dan sekularisasi telah menimbulkan 

disorientasi dalam sistem pendidikan Islam. Banyak 

lembaga pendidikan Islam mengadopsi struktur kurikulum 

Barat tanpa memperhatikan asas-asas metafisis yang 

mendasarinya. Hal ini membuat pendidikan kehilangan 

arah, karena orientasinya tidak lagi pada pembentukan 

insan kamil, melainkan pada pencapaian kompetensi 

duniawi. Al-Attas menyebut fenomena ini sebagai bentuk 

“penjajahan ilmu”, yaitu ketika pengetahuan yang 

dikembangkan dan diajarkan tidak lagi berpijak pada 

pandangan alam Islam (Islamic worldview), tetapi pada 

kerangka pikir sekuler yang menempatkan manusia dan 

rasionalitas sebagai pusat segalanya. 

Dalam rangka menjawab tantangan itu, Al-Attas 

menawarkan kembali konsep ta’dīb sebagai inti pendidikan 

Islam. Ia menolak istilah tarbiyah dan ta‘līm yang 

menurutnya belum mencakup keseluruhan makna 

pendidikan. Istilah ta’dīb dipilih karena menggambarkan 

proses penanaman adab, yaitu pengenalan dan pengakuan 

akan kedudukan sesuatu sebagaimana mestinya — baik 

dalam hubungan dengan Tuhan, diri, maupun alam 

semesta.32 Melalui konsep ini, pendidikan Islam diarahkan 

untuk menanamkan kesadaran tentang tatanan kosmis yang 

                                                         
31 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education in Islam: A 

Framework for an Islamic Philosophy of Education, The First World Conference on 

Muslim Education, 1980. 
32 Nabila Huringiin, “The Concept of Syed Muhammad Naquib al-Attas on De-

Westernization and its Relevancy toward Islamization of Knowledge,” no. April 

(2021). 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|45 

 

 

harmonis, di mana segala sesuatu memiliki tempat dan 

tujuan yang ditetapkan oleh Allah. Karena itu, inti dari 

proses pendidikan bukanlah sekadar pencapaian kognitif, 

melainkan pembentukan pandangan hidup yang selaras 

dengan nilai-nilai tauhid. 

Dalam praktik pendidikan modern, gagasan ini 

menuntut adanya transformasi mendasar. Kurikulum tidak 

cukup berisi materi-materi akademik, tetapi harus menjadi 

sarana penanaman nilai, spiritualitas, dan adab. Guru bukan 

hanya penyampai informasi, tetapi juga teladan moral dan 

pembimbing jiwa. Hubungan guru dan murid tidak boleh 

dipahami secara transaksional seperti dalam sistem sekuler, 

melainkan sebagai hubungan antara seorang murid yang 

mencari kebenaran dengan seorang guru yang 

menunjukkan jalan kepada Sang Kebenaran. Pendidikan 

semacam ini bukanlah sistem yang menekankan hasil ujian 

atau sertifikat, melainkan proses yang membentuk 

kesadaran batin dan etika kehidupan. 

Pemikiran Al-Attas juga melahirkan gagasan besar 

tentang Islamisasi ilmu pengetahuan. Baginya, seluruh ilmu 

yang benar bersumber dari Allah, sehingga tidak ada 

pemisahan antara ilmu agama dan ilmu duniawi. Namun 

dalam sejarah modern, ilmu telah terlepas dari nilai-nilai 

ilahiah dan menjadi sekuler. Oleh karena itu, tugas umat 

Islam adalah “mengislamkan” kembali ilmu  bukan dalam 

arti memberi label agama pada sains, melainkan 

mengembalikan ilmu kepada kerangka tauhid dan makna 

hakikinya sebagai sarana mengenal Allah. Islamisasi ilmu 

menurut Al-Attas adalah proses pemurnian, yakni 

membebaskan ilmu dari konsep-konsep yang bertentangan 

dengan pandangan hidup Islam, lalu mengintegrasikannya 



M.Ridhwan 
 

 

 

46| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

ke dalam sistem pengetahuan yang mengakui keterikatan 

segala sesuatu dengan Sang Pencipta.33 

Konsep Islamisasi ini memiliki implikasi besar bagi 

pendidikan Islam modern. Pertama, ia menuntut perubahan 

orientasi kurikulum. Pendidikan tidak boleh berfokus 

semata-mata pada kebutuhan pasar atau penguasaan 

teknologi, tetapi harus mengarahkan seluruh cabang ilmu 

pada pencarian makna dan kebenaran yang berakar pada 

wahyu. Ilmu sains dan teknologi tetap penting, tetapi harus 

dipelajari dalam kesadaran bahwa semua itu hanyalah 

manifestasi dari kebesaran Allah dan bukan tujuan akhir. 

Dengan demikian, pengajaran fisika, biologi, matematika, 

atau ekonomi dalam lembaga pendidikan Islam tidak bisa 

dilepaskan dari nilai-nilai tauhid yang menjadi dasar 

pengetahuan itu sendiri.34 

Kedua, konsep Islamisasi mengubah cara pandang 

terhadap peran guru dan lembaga pendidikan. Dalam 

kerangka Al-Attas, guru bukan hanya instruktur, melainkan 

“pembimbing adab”. Guru bertanggung jawab 

mengarahkan murid agar memahami hubungan antara 

ilmu, iman, dan amal.35 Dalam dunia modern yang serba 

pragmatis, di mana pendidikan sering kali diukur dari nilai 

ujian dan gelar akademik, pandangan Al-Attas ini menjadi 

kritik yang tajam: pendidikan Islam harus memulihkan 

dimensi spiritual dan moral dalam proses belajar. 

                                                         
33 Naquib Al-attas dan Islamization O F Knowledge, 16 2021, 2021. 
34 Iskandar Mirza, “SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS EDUCATION 

CONCEPT AS THE BASIS OF ISLAMIC EDUCATION” (2022): 587–596. 
35 Educational Philosophy dan Farah Ahmed, “An exploration of Naquib al-Attas ’ 

theory of Islamic education as ta ’ d ī b as an ‘ indigenous ’ educational philosophy,” 

no. February (2025). 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|47 

 

 

Ketiga, Islamisasi ilmu juga menuntut adanya 

integrasi antara ilmu wahyu dan ilmu rasional. Al-Attas 

membagi ilmu menjadi dua kategori utama: fardhu ‘ain (ilmu 

yang wajib bagi setiap individu untuk memahami agama 

dan hubungannya dengan Tuhan) dan fardhu kifayah (ilmu 

yang diperlukan untuk kemaslahatan sosial dan kemajuan 

peradaban).36 Keduanya tidak boleh dipisahkan, karena 

ilmu agama tanpa sains akan kehilangan daya guna, 

sedangkan sains tanpa agama akan kehilangan arah. Dalam 

konteks pendidikan modern, hal ini berarti setiap 

kurikulum perlu dirancang agar mengandung 

keseimbangan antara dimensi spiritual dan rasional, antara 

iman dan ilmu. 

Pemikiran Al-Attas tersebut memiliki relevansi 

langsung dengan kondisi pendidikan Islam kontemporer di 

Indonesia. Banyak lembaga pendidikan Islam hari ini 

menghadapi dilema antara mempertahankan identitas 

keislaman dan memenuhi tuntutan globalisasi. Sekolah 

Islam modern sering kali meniru sistem pendidikan Barat 

dengan menambahkan label “Islami” pada beberapa mata 

pelajaran, padahal secara filosofis sistemnya masih 

berorientasi sekuler.37 Dalam hal ini, pemikiran Al-Attas 

menawarkan solusi dengan mengembalikan ruh tauhid 

sebagai asas epistemologi pendidikan. Sistem pendidikan 

Islam harus memandang seluruh kegiatan belajar sebagai 

ibadah, bukan hanya sebagai aktivitas intelektual. Ilmu 

harus diajarkan sebagai amanah, bukan sekadar komoditas 

ekonomi. 

                                                         
36 Al-attas dan Knowledge, 16 2021. 
37 Luqman Irbadi et al., “Konsep Pendidikan Islam Perspektif Syed Naquib Al-Attas 

dan Relevansinya Terhadap Sistem Pendidikan Islam” 9 (2024): 2271–2278. 



M.Ridhwan 
 

 

 

48| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

Selain itu, relevansi pemikiran Al-Attas juga tampak 

dalam konteks pembentukan karakter bangsa. Krisis moral 

dan degradasi etika yang sering terjadi di dunia pendidikan 

modern menunjukkan bahwa pengetahuan tanpa adab 

justru dapat menimbulkan kerusakan. Konsep ta’dīb yang 

menekankan pentingnya pengenalan terhadap posisi segala 

sesuatu merupakan jawaban atas fenomena ini. Melalui 

pendidikan berbasis adab, siswa tidak hanya diajarkan 

untuk berpikir kritis, tetapi juga untuk memahami batas dan 

tanggung jawabnya sebagai manusia.38 Dengan demikian, 

pendidikan Islam modern dapat menjadi wadah 

pembentukan manusia yang bukan hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga luhur secara moral dan spiritual. 

Namun, penerapan pemikiran Al-Attas dalam 

konteks modern juga menghadapi tantangan. Sistem 

pendidikan nasional yang mengacu pada paradigma sekuler 

sering kali tidak memberi ruang cukup bagi pendekatan 

spiritual. Pengukuran keberhasilan pendidikan yang 

cenderung berbasis nilai akademik membuat dimensi adab 

dan moral sering diabaikan. Di samping itu, tidak semua 

guru memahami secara mendalam konsep adab 

sebagaimana dimaksud Al-Attas.39 Oleh karena itu, 

diperlukan reformasi menyeluruh yang mencakup 

pembenahan kurikulum, pelatihan guru, serta 

pembentukan budaya sekolah yang mendukung nilai-nilai 

adab. 

                                                         
38 Mohammad David, El Hakim, dan Eni Fariyatul Fahyuni, “Pendidikan Islam 

dalam Perspektif Syed Naquib Al-Attas dan Relevansinya bagi Pengembangan 

Pendidikan Islam di Indonesia” 2, no. 1 (2020): 46–62. 
39 M Naquib Al-attas, “Kata Kunci: Pemikiran Pendidikan, M. Naquib Al-Attas” 05, 

no. 02 (2021): 14–29. 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|49 

 

 

Lembaga pendidikan Islam perlu menjadikan 

pemikiran Al-Attas sebagai inspirasi untuk menyusun 

kurikulum yang lebih integratif. Setiap mata pelajaran 

sebaiknya dikaitkan dengan nilai-nilai spiritual dan etika, 

sehingga siswa tidak hanya mempelajari “apa” dan 

“bagaimana”, tetapi juga “mengapa”. Guru sebagai 

pendidik harus tampil sebagai murabbi sekaligus muaddib, 

yang tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga 

menanamkan nilai. Evaluasi pembelajaran juga harus 

diperluas, tidak hanya menilai kemampuan kognitif, tetapi 

juga bagaimana siswa menunjukkan adab, kejujuran, 

tanggung jawab, dan empati. 

Dengan penerapan prinsip-prinsip tersebut, 

pendidikan Islam modern akan mampu melahirkan 

generasi yang tidak hanya kompeten secara akademik, 

tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang mendalam. 

Inilah bentuk nyata dari cita-cita Al-Attas untuk 

membentuk insan beradab yang memahami tempat dirinya 

di alam semesta dan bertanggung jawab kepada Tuhannya. 

Pendidikan semacam ini tidak lagi terjebak pada dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu dunia, melainkan menjadi 

sarana penyatuan keduanya dalam bingkai tauhid. 

Pemikiran Al-Attas pada akhirnya menjadi pengingat 

bagi dunia pendidikan Islam bahwa modernisasi tidak 

boleh berarti westernisasi. Mengadopsi kemajuan teknologi 

dan metode modern tidak salah, selama tetap berakar pada 

nilai-nilai Islam yang menjadi dasar eksistensi manusia. 

Pendidikan Islam modern harus mampu berdiri teguh di 

tengah arus globalisasi dengan mengusung paradigma ilmu 



M.Ridhwan 
 

 

 

50| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

yang bertauhid dan beradab.40 Dengan cara ini, pendidikan 

tidak hanya berfungsi mencetak tenaga kerja, tetapi 

membentuk manusia seutuhnya — manusia yang beriman, 

berakal sehat, beradab, dan bermanfaat bagi semesta. 

 

E. KESIMPULAN  

Materi pendidikan Islam dalam perspektif Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas disusun berdasarkan 

pandangan ontologis tentang manusia dan tujuan 

penciptaannya. Materi pendidikan bukan sekadar 

kumpulan pengetahuan, melainkan sarana untuk 

menumbuhkan kesadaran manusia terhadap hakikat 

dirinya sebagai ‘abdun dan khalifah. Berdasarkan tafsir Al-

Baqarah ayat 31, pengajaran “nama-nama” kepada Adam 

menunjukkan dasar epistemologis bahwa pengetahuan 

adalah anugerah Tuhan kepada manusia. 

Materi pendidikan Islam dalam perspektif Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas disusun berdasarkan 

pandangan ontologis tentang manusia dan tujuan 

penciptaannya. Materi pendidikan tidak sesempit 

kumpulan pengetahuan, melainkan sebuah sarana untuk 

menumbuhkan kesadaran manusia terhadap hakikat 

dirinya sebagai ‘abdun dan khalifah. Berdasarkan tafsir Al-

Baqarah ayat 31, pengajaran “nama-nama” berupa ilmu 

‘aradh yang dipahami jiwa manusia menunjukkan dasar 

epistemologis bahwa pengetahuan manusia mesti 

diaktualisaiskan secara seimbang antara dimensi spiritual 

dan rasional.  

                                                         
40 Hasan Bakti dan Mohammad Al Farabi, “Islamic Worldview Syed Muhammad 

Naquib Al-Attas dan Implikasinya Terhadap Paradigma Pendidikan Islam” (n.d.): 

443–458. 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|51 

 

 

Oleh karena itu, materi pendidikan harus mencakup 

dua kategori utama: ilmu wahyu (fardhu ‘ain) yang 

menuntun manusia mengenal Tuhannya, dan ilmu rasional 

serta sains (fardhu kifayah) yang memampukan manusia 

memakmurkan bumi. Keduanya tidak boleh dipisahkan. 

Keduanya pun menjadi pendasaran yang dapat diperluas 

atas berkembangnya materi-materi ajar dalam pendidikan.  

Ilmu wahyu (fardhu ‘ain) yang menuntun manusia 

mengenal Tuhannya, dan ilmu rasional serta sains (fardhu 

kifayah) yang memampukan manusia memakmurkan bumi. 

Keduanya menjadi sebab mewujudkan tujuan pendidikan 

Islam. 

Implikasinya terhadap pendidikan Islam modern 

sangat signifikan. Dalam menghadapi arus globalisasi, 

sekularisasi, dan digitalisasi yang kian kuat, paradigma 

pendidikan Islam perlu berpegang pada nilai tauhid sebagai 

asas epistemologi. Pendidikan tidak boleh direduksi 

menjadi alat ekonomi atau sarana mobilitas sosial semata, 

tetapi harus menjadi proses pembentukan manusia beradab 

— the good man, yang memahami relasi dirinya dengan 

Tuhan, sesama, dan alam semesta. Karena itu, kurikulum 

pendidikan Islam modern seharusnya tidak hanya berisi 

transfer ilmu, tetapi juga transformasi nilai dan karakter 

melalui proses ta’dīb. 

Selain itu, konsep Islamisasi ilmu pengetahuan yang 

digagas Al-Attas memberikan arah bagi integrasi antara 

ilmu agama dan ilmu umum. Pendidikan Islam tidak perlu 

menolak sains dan teknologi modern, tetapi perlu 

mengembalikannya ke dalam kerangka pandangan hidup 

Islam (Islamic worldview). Hal ini menuntut adanya 

penyusunan kurikulum integratif yang mampu mengaitkan 



M.Ridhwan 
 

 

 

52| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

setiap mata pelajaran dengan nilai spiritual, etika, dan 

kesadaran ketuhanan. Guru, dalam hal ini, tidak hanya 

berfungsi sebagai pengajar (mu’allim), tetapi juga 

pembimbing (murabbi) dan penanam adab (muaddib), yang 

menuntun siswa pada keseimbangan antara ilmu, iman, dan 

amal. 

Dalam konteks praksis, gagasan Al-Attas dapat 

menjadi dasar reformasi pendidikan Islam di Indonesia. 

Lembaga pendidikan Islam perlu mengembangkan model 

pembelajaran yang menyeimbangkan kecerdasan 

intelektual dengan kehalusan spiritual. Materi ajar 

seyogianya dirancang untuk tidak hanya mencerdaskan 

pikiran, tetapi juga membentuk akhlak, menumbuhkan 

empati, dan menanamkan kesadaran diri sebagai hamba 

Allah. Nilai-nilai ta’dīb dapat diintegrasikan ke dalam 

seluruh aktivitas pendidikan — mulai dari interaksi guru 

dan siswa, metode pembelajaran, hingga sistem evaluasi. 

Di sisi lain, tantangan implementasi pemikiran Al-

Attas juga perlu disadari. Pendidikan Islam modern kerap 

terjebak dalam paradigma sekuler yang menilai 

keberhasilan semata dari prestasi akademik dan 

keterampilan teknis. Akibatnya, dimensi adab dan moralitas 

sering terpinggirkan. Untuk itu, dibutuhkan revitalisasi 

pemahaman terhadap hakikat ilmu dan tujuan pendidikan 

dalam Islam. Perguruan tinggi, madrasah, dan pesantren 

perlu mengembangkan kembali worldview Islam yang 

menyatukan ilmu dan iman sebagai satu kesatuan yang 

tidak terpisahkan. 

Dengan mengaktualisasikan pemikiran Al-Attas, 

pendidikan Islam dapat menjawab krisis makna yang 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|53 

 

 

melanda dunia modern. Pendidikan Islam yang berorientasi 

ta’dīb akan melahirkan generasi yang tidak hanya 

menguasai sains dan teknologi, tetapi juga memiliki 

pandangan hidup yang berakar pada tauhid. Inilah generasi 

yang mampu menghadapi tantangan zaman tanpa 

kehilangan jati diri spiritualnya, serta menjadi agen 

peradaban yang membawa rahmat bagi seluruh alam. 

Pada akhirnya, dapat disimpulkan bahwa pemikiran 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas memberikan arah 

filosofis dan metodologis yang jelas bagi pengembangan 

materi pendidikan Islam modern. Ia menegaskan bahwa 

pendidikan sejati tidak cukup mencetak manusia pintar, 

tetapi harus membentuk manusia beradab. Materi 

pendidikan harus menjadi jalan untuk mengingatkan 

manusia kepada fitrahnya, menumbuhkan pengakuan 

terhadap Tuhannya, serta mengarahkan segala potensi yang 

dimilikinya untuk kemaslahatan hidup di dunia dan 

kebahagiaan abadi di akhirat. Dengan demikian, 

pendidikan Islam modern yang berlandaskan pemikiran Al-

Attas akan mampu melahirkan manusia yang utuh — 

berilmu, beriman, dan beradab.  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



M.Ridhwan 
 

 

 

54| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

F. DAFTAR PUSTAKA  

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of 

Islam: An exposition of the fundamental elements of the 

worldview of Islam. Kuala Lumpur: International Institute of 

Islamic Thought and Civilization (ISTAC). 

Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in Islam: A 

framework for an Islamic philosophy of education. Kuala 

Lumpur: International Institute of Islamic Thought and 

Civilization (ISTAC). 

Al-Attas, S. M. N. (2007). Tinjauan ringkas peri ilmu dan 

pandangan alam. Pulau Pinang: Penerbit Universiti Sains 

Malaysia. 

Al-Attas, S. M. N. (2020). Islam dan sekularisme (K. M. A. 

Harris, Trans.). Kuala Lumpur: RZS-CASIS HAKIM. 

Al-Attas, S. M. N. (2023). Islām: The covenants fulfilled. Kuala 

Lumpur: Ta’dib International. 

Ismail, M. Z., & Wan Abdullah, W. S. (Eds.). (2022). Adab dan 

peradaban: Karya pengi'tirafan untuk Syed Muhammad 

Naquib al-Attas. Kuala Lumpur: Ta’dib International. 

Soleh, A. K. (2016). Filsafat Islam: Dari klasik hingga 

kontemporer. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

Al-attas, M Naquib. “Kata Kunci: Pemikiran Pendidikan, M. Naquib 

Al-Attas” 05, no. 02 (2021): 14–29. 

Al-attas, Naquib, dan Islamization O F Knowledge. 16 2021, 2021. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in 

Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education. The 



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|55 

 

 

First World Conference on Muslim Education, 1980. 

Bakti, Hasan, dan Mohammad Al Farabi. “Islamic Worldview Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas dan Implikasinya Terhadap 

Paradigma Pendidikan Islam” (n.d.): 443–458. 

David, Mohammad, El Hakim, dan Eni Fariyatul Fahyuni. 

“Pendidikan Islam dalam Perspektif Syed Naquib Al-Attas dan 

Relevansinya bagi Pengembangan Pendidikan Islam di 

Indonesia” 2, no. 1 (2020): 46–62. 

Huringiin, Nabila. “The Concept of Syed Muhammad Naquib al-Attas 

on De-Westernization and its Relevancy toward Islamization of 

Knowledge,” no. April (2021). 

Irbadi, Luqman, Maimum Zubair, Mira Mareta, dan Fathurrahman 

Muhtar. “Konsep Pendidikan Islam Perspektif Syed Naquib Al-

Attas dan Relevansinya Terhadap Sistem Pendidikan Islam” 9 

(2024): 2271–2278. 

Mirza, Iskandar. “SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS 

EDUCATION CONCEPT AS THE BASIS OF ISLAMIC 

EDUCATION” (2022): 587–596. 

Philosophy, Educational, dan Farah Ahmed. “An exploration of 

Naquib al-Attas ’ theory of Islamic education as ta ’ d ī b as an ‘ 

indigenous ’ educational philosophy,” no. February (2025). 

  

 

 


