Journal of Indonesian Islamic Education Studies
Vol. 1, No. 01,2025 | DOI : 10.54180/]JIIES.v5i1.468
A/ _J E-ISSN: - P-ISSN : -

journal Of Indonesian  tns: / /journal.stai-ypbwi.ac.id/index.php /JIIES

ISLAMIC EDUCATION FROM THE PERSPECTIVE OF SYED
MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS: A DEEPER
INTERPRETATION OF SURAH AL-BAQARAH VERSE 31.

PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF SYED MUHAMMAD NAQUIB
AL ATTAS PENDALAMAN TAFSIR AL-BAQARAH AYAT 31
Ridwarnr Institute Agama islam YPBWI Surabaya riduwan@iaiypbwi.ac.id

Journal of Indonesian Islamic Education Studies
Volume 1, Nomor 1 (2025)


https://doi.org/10.54180/joeces.v5i1.468
mailto:riduwan@iaiypbwi.ac.id

Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

A. PENDAHULUAN

Materi  pendidikan =~ merupakan  manifestasi
pengaplikasian dari upaya mewujudkan tujuan utama
pendidikan islam.! Dengan ditetapkannya sebuah tujuan
maka perlu ditetapkan juga langkah-langkah mencapainya.
Dan salah satu langkah untuk mewujudkannya maka perlu
dirumuskan materi-materi ajar yang tepat. Masing-masing
masyarakat memiliki kriteria ideal tersendiri memaknai
tujuan sebuah pendidikan, sehingga hal ini juga membawa

! Zikra Zawiyati, “Materi Pendidikan Agama Islam (PAI) Dalam Hikayat Akhbar
Al-Karim,” Jurnal At-Tarbiyyah: Jurnal IImu Pendidikan Islam 10, no. 1 (2024)
JIIES Vol.1. No.1 (2025)|21



M.Ridhwan

perebdaan dalam oenentuan materi ajar yang diberikan.?
Oleh karenanya materi pendidikan sangat berkorespondensi
dan beriringan dengan tujuan pendidikan apa yang ingin
dicapai.

Menjelaskan materi pendidikan islam mesti dipahami
terlebih dahulu apa hakikat atau ontologi pendidikan dalam
islam. Dan ontologi pendidikan islam hanya bisa dipahami
dengan memahami ontologi manusia.? Dalam konteks
Islam, pendidikan tidak sekadar proses transfer ilmu,
melainkan upaya penyempurnaan potensi manusia menuju
kesempurnaan fitrahnya sebagai abdullah (hamba Allah) dan
khalifatullah (wakil Tuhan di bumi). Ontologi pendidikan
Islam tidak dapat dipisahkan dari ontologi manusia, karena
manusia menjadi subjek sekaligus objek pendidikan.
Pemahaman tentang hakikat manusia yang terdiri dari
dimensi jasmani, akal, dan ruhani. menjadi dasar dalam
merumuskan tujuan, metode, dan nilai pendidikan Islam
yang berorientasi pada keseimbangan dunia dan akhirat.

Sehingga, artikel ini berupaya mengkaji ontologi
pendidikan islam dalam kaitannya dengan konsep materi
pendidikan. Penulis mencoba memperdalam bahasan
melalui perspektif Syed Muhammad Naquib Al-Attas
karena mempunyai framework pemikiran komprehensif
dalam memahami masalah tersebut. Adapun bahan utama
pengkajian ini mencoba menggali makna ayat Al-Baqarah
ayat 31 dengan metode tafsir dan ta'wil guna menemukan

2 St. Nurhayati Ali, “Materi Pendidikan Menurut Pandangan Islam (Educational
Material According to Islamic View),” Istigra: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran
Islam, Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Parepare

3 Komarudin Sassi, Ontologi Pendidikan Islam Paradigma Tauhid Syed Muhammad

Naquib al-Attas: Revitalisasi Adab-Ta 'dib dalam Pendidikan, ed. ke-2 (Jakarta:
Kencana, 2021)

22| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

initsari pendidikannya atau akrab dikenal sebagai tafsir
tarbawi. Adapun metode penelitian artikel ini adalah
kualitatif dengan studi kepusatakaan dalam memperoleh
sumberi-sumber datanya.

Dalam konteks pendidikan Islam modern, muncul
berbagai tantangan epistemologis dan filosofis yang
menuntut adanya rekonstruksi pemahaman terhadap
hakikat pendidikan itu sendiri. Modernisasi dan globalisasi
yang membawa paradigma sekular sering kali menjauhkan
dunia pendidikan dari nilai-nilai Ilahi. Ilmu pengetahuan
yang seharusnya menjadi jalan menuju pengenalan
terhadap Allah justru sering dipisahkan dari akar
spiritualnya. Akibatnya, proses pendidikan menjadi bersifat
mekanistik—hanya berfokus pada pencapaian hasil
akademik, keterampilan teknis, dan kebutuhan ekonomi—
tanpa menyentuh dimensi terdalam manusia, yaitu
kesadaran akan tujuan hidupnya sebagai makhluk ciptaan
Tuhan.

Dalam situasi inilah pemikiran Syed Muhammad
Naquib Al-Attas menjadi sangat relevan. Ia menyoroti
bahwa krisis terbesar dalam dunia pendidikan Islam
bukanlah kemiskinan sumber daya atau lemahnya metode,
melainkan  krisis makna dan adab. Menurutnya,
penyimpangan dalam pendidikan bermula dari kesalahan
memahami hakikat ilmu dan manusia. Pendidikan telah
kehilangan orientasi karena terpengaruh pandangan dunia
Barat yang memisahkan ilmu dari nilai-nilai agama. Oleh
karena itu, Al-Attas menawarkan kembali paradigma
pendidikan Islam yang berlandaskan konsep ta’dib yakni
penanaman adab sebagai inti proses pendidikan, di mana

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|23



M.Ridhwan

manusia diajak mengenali dan mengakui kedudukan segala
sesuatu sesuai tatanan Ilahi.

Dengan demikian, pembahasan tentang ontologi
pendidikan Islam dalam perspektif Al-Attas menjadi sangat
penting untuk dilakukan, bukan hanya sebagai telaah
teoritis, tetapi juga sebagai upaya menemukan arah baru
bagi pendidikan Islam di era modern. Melalui analisis
terhadap tafsir Al-Baqarah ayat 31, penelitian ini berusaha
menyingkap kembali hakikat ilmu dan pendidikan dalam
kerangka tauhidik, sehingga dapat menjadi landasan
filosofis dalam merumuskan materi ajar yang sesuai dengan
tujuan penciptaan manusia.

B. LANDASAN TEORI

Pendidikan Islam pada hakikatnya adalah proses
yang menyeluruh dalam membina dan mengembangkan
seluruh potensi manusia agar mampu mengenal dirinya,
Tuhannya, dan tanggung jawabnya sebagai khalifah di
muka bumi. Tujuan pendidikan Islam tidak hanya
menyiapkan individu untuk kehidupan dunia, tetapi juga
menuntunnya menuju kesempurnaan spiritual dan moral
yang diridai Allah SWT.

Dalam pandangan Syed Muhammad Naquib al-Attas,
pendidikan Islam memiliki makna yang lebih dalam
dibanding sekadar transfer pengetahuan. Dalam karyanya
The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic
Philosophy of Education, ia menjelaskan bahwa pendidikan
sejati adalah ta’dib, yaitu proses penanaman adab dalam
diri manusia. Adab menurut Al-Attas adalah pengenalan
dan pengakuan terhadap posisi sesuatu sebagaimana

24| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

mestinya, baik dalam hubungan dengan Tuhan, diri sendiri,
maupun alam semesta.! Dengan demikian, pendidikan
Islam bertujuan membentuk manusia beradab (the good
man), bukan hanya manusia yang berilmu secara
intelektual.

Konsep ini sejalan dengan pemikirannya tentang
Islamisasi ilmu pengetahuan, yang menolak pemisahan
antara ilmu agama dan ilmu duniawi. Al-Attas menegaskan
bahwa seluruh ilmu bersumber dari Allah, dan oleh karena
itu tidak ada dikotomi antara ilmu wahyu dan ilmu
rasional.? Islamisasi ilmu berarti mengembalikan seluruh
pengetahuan kepada kerangka tauhid, sehingga ilmu
menjadi sarana untuk mengenal kebenaran hakiki, bukan
sekadar alat mencapai kemajuan material.

Gagasan serupa dikemukakan oleh Ismail Raji al-
Faruqi dalam bukunya Islamization of Knowledge: General
Principles and Work Plan. Ia berpendapat bahwa Islamisasi
ilmu bertujuan membangun sistem pengetahuan yang
berlandaskan nilai-nilai Al-Qur'an dan Sunnah, agar
manusia tidak terjebak dalam pemikiran sekuler yang
memisahkan antara agama dan ilmu.® Kedua tokoh ini
sama-sama menekankan pentingnya menjadikan ilmu
sebagai bagian dari ibadah dan pengabdian kepada Allah.

Dalam konteks tafsir tarbawi, nilai pendidikan Islam
dapat ditemukan dalam Surah Al-Bagarah ayat 31, di mana
Allah berfirman: “Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-
nama (benda) semuanya...” (QS. Al-Bagarah: 31).

Ayat ini menunjukkan bahwa pengetahuan adalah
anugerah ilahi yang diberikan kepada manusia sejak awal
penciptaannya. Al-Attas memaknai pengajaran “nama-
nama” sebagai simbol pemberian potensi epistemologis

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|25



M.Ridhwan

kepada  manusia kemampuan untuk  mengenal,

menafsirkan, dan memahami makna segala sesuatu.*

Melalui pengetahuan inilah manusia dimuliakan dan diberi

tanggung jawab sebagai khalifah di bumi.

Dengan demikian, landasan teori penelitian ini
berpijak pada tiga kerangka besar:

1. Konsep Ta'dib sebagai hakikat pendidikan Islam
menurut Al-Attas, yang berorientasi pada pembentukan
adab dan pengenalan hakikat diri.

2. Islamisasi Ilmu Pengetahuan, yaitu integrasi antara ilmu
wahyu dan ilmu rasional sebagai satu kesatuan yang
berpijak pada nilai tauhid.

3. Tafsir Tarbawi atas Al-Bagarah ayat 31, yang
menegaskan bahwa ilmu merupakan amanah dan
bagian dari proses pendidikan yang mengantarkan
manusia kepada pengenalan terhadap Tuhannya.

C. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode studi kepustakaan (library research).
Metode ini dipilih karena penelitian berfokus pada analisis
konseptual terhadap pemikiran Syed Muhammad Naquib
al-Attas dan tafsir Al-Qur'an. Penelitian ini bersifat
kualitatif-deskriptif, yang bertujuan menggambarkan dan
menganalisis pemikiran Al-Attas mengenai pendidikan
Islam serta relevansinya dengan tafsir Al-Bagarah ayat 31.

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran
dokumen, buku, dan artikel ilmiah yang relevan dengan
topik. Sumber-sumber yang dipilih adalah karya asli Al-
Attas dan literatur akademik yang menjelaskan
pemikirannya. Analisis dilakukan dengan menggunakan

26| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

analisis isi (content analysis) dan analisis tematik. Untuk
menjaga validitas, penelitian ini menggunakan triangulasi
sumber melalui pembandingan antara karya primer dan
sekunder serta konfirmasi terhadap interpretasi ayat dengan
tafsir otoritatif.

. HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Biografi Syed Muhammad Naquib Al-Attas

Syed Muhammad Naquib Al-Attas filsuf terkemuka
Malaysia dengan corak pemikiran islamisasi. Lahir di Bogor,
Jawa Barat pada 5 September 1931 dari keluarga bangsawan
dan ulama terhormat. Latar keluarganya yang religius dan
intelektual membentuk kepribadiannya yang berakar kuat
pada tradisi Islam dan keilmuan. Sejak kecil ia menempuh
pendidikan agama di pesantren al-Urwah al-Wusta,
Sukabumi.

Setelah ke Malaysia, Al-Attas melanjutkan
pendidikan formal di English College Johor Baru, lalu
menempuh pendidikan militer di Inggris, meski akhirnya
memilih jalur akademik. Ia meraih gelar sarjana dari
University of Malaya, melanjutkan studi Islamic Studies di
McGill University (Kanada), dan meraih doktor di School of
Oriental and African Studies (SOAS), London, dengan
disertasi The Mysticism of Hamzah Fansuri (1962).

Karier akademiknya berlanjut di University of
Malaya dan kemudian menjadi pendiri Universiti
Kebangsaan Malaysia (UKM) pada 1970. la juga mendirikan
dan memimpin International Institute of Islamic Thought
and Civilization (ISTAC) tahun 1991. Melalui lembaga ini,
Al-Attas berperan besar merumuskan konsep pendidikan

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|27



M.Ridhwan

Islam modern yang berpijak pada paradigma tauhid, adab,
dan Islamisasi ilmu pengetahuan.

Meski tidak secara spesifik sebagai tafsir, Al attas
juga mengenalkan metodenya dalam memahami ayat. Al-
Attas menyebutnya sebagai tafsir dan ta’wil. Tafsir lebih
spesifk kepada pemahaman atas kandungan ayat secara
tekstual dan semiotika Bahasa Arab. Adapun ta'wil
merupakan upaya pendalaman para mufassirin, dengan
pemaksimalan segala fakultas yang dimiliki, dari jiwa, aql,
qalb sehingga mampu mendapati kedalaman ayat.
Pendekatan Al-Attas bersifat metalinguistik dan tauhidik,
mengintegrasikan filsafat, tasawuf, dan metafisika Islam
untuk menyingkap makna. Meskipun tidak secara eksplisit
menulis kitab tafsir seperti para mufassir klasik, Syed
Muhammad Naquib al-Attas mengembangkan suatu
pendekatan epistemologis yang dapat dipahami sebagai
metode penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, yang
berpijak pada integrasi antara akal, ruh, dan wahyu. Ia
membedakan antara tafsir dan ta’'wil bukan sebagai dua
disiplin yang terpisah, tetapi sebagai dua tingkat kedalaman
dalam memahami makna wahyu. Tafsir, menurut Al-Attas,
merupakan bentuk penjelasan yang Dbersifat tekstual,
berlandaskan pada struktur bahasa, konteks historis, dan
semiotika Arab. la menekankan pentingnya menguasai
aspek linguistik dan gramatikal Al-Qur’an, karena bahasa
merupakan wadah wahyu yang mengandung lapisan-
lapisan makna yang hanya dapat diungkap melalui
pemahaman yang benar terhadap struktur bahasanya.

Sementara itu, ta’'wil dipandang sebagai tahap
lanjutan dari tafsir, yakni upaya untuk menyingkap makna

28| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

batiniah yang lebih dalam dari teks Al-Qur’an. Al-Attas
mengaitkan ta’wil dengan penggunaan seluruh potensi
manusia —agql (intelek rasional), qalb (hati yang intuitif), dan
ruh (jiwa spiritual) —untuk menyingkap realitas kebenaran
yang tersembunyi di balik simbol-simbol bahasa. Dalam
pandangannya, ta’'wil bukanlah bentuk subjektivitas bebas,
melainkan perjalanan intelektual dan spiritual yang
dibimbing oleh prinsip tauhid, yaitu kesadaran akan
kesatuan seluruh wujud yang bersumber dari Tuhan Yang
Esa.

Pendekatan Al-Attas ini bersifat metalinguistik dan
tauhidik, karena ia tidak hanya menafsirkan teks secara
linguistik, tetapi juga memahami bahasa sebagai medium
bagi realitas metafisik. Ia memadukan filsafat Islam,
tasawuf, dan metafisika tauhid untuk menunjukkan bahwa
setiap makna dalam Al-Qur'an mengandung keterkaitan
antara dunia empiris dan transendental. Dengan demikian,
metode tafsir dan ta’wil Al-Attas bukan sekadar alat
hermeneutis, melainkan juga jalan menuju ma'rifah —
pengetahuan hakiki tentang Tuhan, manusia, dan alam
yang berpusat pada kesatuan ilahi.

2. Ontologi Pendidikan menurut Al-Attas
Pendidikan bagi Al-attas didefinisikan sebagai,
recognition and acknowledgement, progressively instilled into
man, of the proper places of things in the order of creation.*
Dengan pendefinsian ini pendidikan tidak bisa dilepas
dari tujuan manusia itu sendiri dicipta oleh Al-Khaliq.
Adapun tujuan manusia itu sendiri ialah menjadi

4 Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in Islam: A framework for an
Islamic philosophy of education. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic
Thought and Civilization (ISTAC). h.21

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|29



M.Ridhwan

seorang ‘abdun dan khalifah.> Oleh karenannya
pendidikan berusaha melakukan pemenuhan terhadap
aktualitas tersebut dengan mengembangkan potensi-
potensi yang dimiliki manusia. Manusia lahir dalam
keadaan fitrah namun tidak membawa pengetahuan
yang utuh. Hal ini dikarenakan manusia diciptakan
dengan keadaan nisyan (lupa). oleh karenanya
diperlukan pengenalan dan pengakuan. Upaya
mengenali hakikat dirinya sebagai manusia sekaligus
dilanjutkan dengan mengakui keberwujduuannya
dengan segala tanggung jawabnya sebagai seorang
makhluk inilah yang menjadi tujuan pendidikan.® Lebih
spesifik Al-Attas mengenalkan istilah Adab dalam
pendidikan. Dalam artian sebagai pengenalan dan
pendudukan sesuatu sebagaimana mestinya, yang
bertujuan menjadkan seorang manusia yang baik (good
man).”

Maka sebuah keniscayaan untuk memahami
manusia terlebih dahulu agar memahami pendidikan itu.
Manusia adalah makhluk dengan dua alamiah sekaligus,
yang terdiri dari jasad dan ruh.8 Penciptaan ruh manusia
menjelaskan tujuan dan arah kembalinya, dengan sebuah
persaksian di hadapan Al-Khaliq di hari Alastu®
Dengannya manusia berhutang amanah tanggung jawab

5 Al-Attas, S. M. N. (2020). Islam dan sekularisme (K. M. A. Harris, Trans.). Kuala

Lumpur: RZS-CASIS HAKIM. h.87

® 1bid h.18

" 1bid, 23

8 Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam: An

exposition of the fundamental elements of the worldview of Islam. Kuala Lumpur:

International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). h. 143

% Al-Attas, S. M. N. (2023). Islam: The covenants fulfilled. Kuala Lumpur: Ta’dib

International. h.17

30| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

luhur berupa titipan jiwanya.l® Pun juga manusia

diembani sebuah tuntunan hidup yakni Ad-Din sebagai

pedoman untuk mengurus tatanan alam yang ia tinggali.

Namun terkadang manusia terlupa pada tanggung jawab

sebagai ‘abdun dan khalifa. Dikarenakan manusia ketika

turun ke muka bumi, jiwa tadi dijadikan lupa.
it A e sge 43l Ulas) gl e Wil

manusia dinamakan insan, karena ia pernah berjanji
(kepada Rabbnya) kemudian lupa.

Sehingga perlu upaya untuk mengembalikan
ingatan dan janji awal tersebut agar manusia memahami
jelan hidupnya dan tertuju dengan baik segala potensi
yang dimilikinya. Inlah fungsi pendidikan menurut Al-
Attas sebagai upaya pengenalan atas keududukan
(recognition) dan pengakuan terhadapnya
(acknowledgement) yang dengannya akan secara
progresif mengembangkan potensi yang tertanam dalam
fitrahnya sesuai dengan tujuan penciptaanya.

Dengan ini bentuk dan model pendidikan sangat
berkaitan erat hubungannya dengan pemahaman atas
manusia secara hakiki. Maka dengan demikian materi
ajar ditentukan sesuai upaya pengenalan kembali tujuan
keberadaan manusia di bumi ini (religious sciences)
sekaligus mengembangkan potensi yang ada sebagai
ladang kebermanfaatannya sebagai khalifah (rational,
intellectual and philosophical sciences).1?

10 Al-Attas, S. M. N. (2020). Islam dan sekularisme (K. M. A. Harris, Trans.). Kuala
Lumpur: RZS-CASIS HAKIM. h.74

1 bid, 175

12 Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in Islam: A framework for an
Islamic philosophy of education. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic
Thought and Civilization (ISTAC). h.41

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|31



M.Ridhwan

3. Tafsir Al-Attas dalam Al-Baqarah 31

Tatkala Allah mengajarkan manusia pertama,
Adam alaihissalam, berupa pengajaran pertama Kkali,
maka diajarkanlah berupa nama-nama (al-asma) segala
sesuatu. Ini terekam dalam Al-Quran surah Al-Baqarah
31,

SV 5 slalls o3l 0 A e agaane SR ) e
T Gfaa A

Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda)
seluruhnya, kemudian Dia memperlihatkannya kepada para
malaikat, seraya berfirman, “Sebutkan kepada-Ku nama-nama
(benda) ini jika kamu benar!”

Al-Attas memaknai ‘nama-nama’ tersebut
merujuk pada arti sebuah pengetahuan (al-ilm) atas
segala sesuatau (al-ashya’). Namun pengetahuan ini
tidak mencakup pengetahuan tentang sifat khusus
esensial (al-dhat) atau yang dasar terdalam (al-sir) seperti
misalnya jiwa; Namun lebih merujuk kepada
pengetahuan-pengetahuan yang bersifat aksiden (‘aradh)
dan atribut-atribut seperti sifat-sifat dari sesuatu hakikat
yang dapat dirasakan dan dipahami (mahsusat dan
magqulat) sehingga dapat diketahui hubungan-hubungan
dan perbedaan-perbedaan yang ada di dalamnya, Dan
daya pengetahuan dari sifat-sifat ini menjadi upaya
mengetahui hakikat, tujuan kenapa manusia itu
diciptakan.13

13 Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam: An

exposition of the fundamental elements of the worldview of Islam. Kuala Lumpur:

International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). h.143

32| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

Pun dengan demikian, manusia secara alamiah
hanya diberi pengetahuan terbatas mengenai jiwanya.4
Dan melalui pengetahuan ini manusia mampu mencapai
pengetahuan tentang Tuhannya (ma'rifah), bahwa
Tuhannya adalah Tuhannya yang hakiki (rubbubiyyah)
dan objek peribadahannya (uluhiyyah).

Dan untuk mencapai sebuah pemahaman itu
manusia mesti mengaktulaiitaskan potensinya yang
terkandung dalam dirinya. Manusia dalam substansi
ruhnya dibekali qalb, aql dan jism. Yang satu sama lain
memiliki fungsi masing memiliki fungsi epistemologis
masing-masing, dengan tujuan mengetahui kembali
hakikat keberwujudannya baik secara esensi maupun
substansi ia dicipta. Adapun fakultas-fakultas yang
terdapat dalam jiwa dapat terbagi sesuai hubungannya.
Jiwa dalam hubungan dengan pengaturan badan maka
jiwa disebut al-nafs, ruhnya badan. Adapun jiwa yang
berhubungan dengan daya kognitif dan artikulasi maka
disebut dengan al-‘agl. Lalu jiwa dengan perspeis
spiritual dan akal yang lebih tinggi maka ia disebut al-
qalb. Setap fakulti jiwa ini berperan dalam memahami
sesuai keadaannya masing-masing dalam memahami
keberwujudannya.l®

4. Materi Pendidikan

Sebagaimana diketahui bahwa pengetahuan yang
terberi pada manusia sebagaimana dalam surat Al-
Bagarah 31 adalah ilmu ‘aradh yakni ilmu yang dapat
tercerap dengan indrawi dan rasional, namun manusia

14 Al-1sra, 85
15 Al-Attas, S. M. N. (2023). Islam: The covenants fulfilled. Kuala Lumpur: Ta’dib
International. h.2

JIIES Vol.1. No.1 (2025)[33



M.Ridhwan

terbatas mengenai ilmu esensial seperti hakikat ruh dan
hal-hal ghaib.

Maka pendidikan dalam wupayanya menjadi
sebuah tugas untuk 1) mengenalkan kembali tujuan
keberwujudan manusia yang syarat memahaminya ialah
dengan 2) mengembangkkan potensialitas fitrah jiwa
yang tertanam dalam dirinya; qalb; aql, nafs. Dan
karenanya materi pendidikan menjadi tidak bisa
terelakkan untuk selaras dengan dua tugas tersebut.

Adapun pembagiannya, Al-Attas membagi skema
umum ilmu dan klasifikasinya secara komprehensif.1¢
Dimlai dari Tuhan sebagai pemilik ilmu,
dimanifestasikan dalam manusia, lalu dihimpunan
dalam kebersatuan (universalitas) dalam
pengaplikasiannya. Berikut bagan
pengkalisifikasiannya.

16 Al-Attas, S. M. N. (2023). Islam: The covenants fulfilled. Kuala Lumpur: Ta’dib
International, h.196

34| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

1
TUHAN

Ilmu
al-Ilm

Imu Tuhan bukan mauduk penulisan ini. Apa yang dijelaskan di sini hanyalah Ilmu Tuhan
yang diwahyukan dan diberikan kepada manusia

Kitab Suci al-Qur'an

Sunnah
Kecbijaksanaan / \ Hukum Wahyu

dan ilmu ruhani T (shari‘ah)
(hikmah - ‘ilm ladunni) l

limu Prasyarat kepada 1.
Kitab Suci al-Qur’an-Penafsiran;
Keterangan Tawhid,
Prinsip-prinsip Islam:
Islam-Iman-Ihsan;
Kchidupan Nabi; Sunnak; Hadith
dan ilmu-ilmu Agama; Etika;

Almu Sains, Sains Alam, Fizika,
Terapan, Kemanusiaan, dll.,
dan Estetika. Penguasaannya

adalah wajib untuk scbahagian

(Fard Kifayah) Bahasa Arab.
Penguasaan adalah wajib untuk
semua
(Fard Ayn)

11

Universiti

Pengkhususan

¥ ir NSRS

Sumber: Islam dan Sekulerisme (Al-Attas)

Dalam tabel tersebut terdapat 3 pengkalsifikasian; 1.
Tuhan > 2. Manusia > 3. Universiti.
a. Tuhan.

Allah adalah sumber ilmu. Allah menurunkan
ilmunya kepada manusia. Dan hakikatnya semua ilmu
datang daripada Allah lalu ditafsirkan oleh jiwa melalui
fakultas ruhaniah dan jasmaniyah. AL-Attas juga lebih

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|35



M.Ridhwan

spesifik mengikuti pendefinisian ilmu mengikuti AL-
Jurjanji dengan,
tibanya makna pada jiwa (hushul) dan tibanya jiwa pada
makna (wushul).1”
Dengan menggunakan definisi epistemologi ilmu

ini maka dipahami bahwa Allah menjadi sumber ilmu
yang bertuju dan tiba (hushul) menjadi sebuah makna
sesuatu benda atau objek ilmu ke dalam jiwa. Juga jiwa
menjadi subjek aktif dengan menghadirkan dirinya
memperoleh makna tersebut (wushul). Gerak husul dan
wushul ini merupakan penyelidikan terhadap segala
sesuatu hal tentang Alam, atau objek ilmu apapun
tentang suatu makhluk, adalah dilakukan dalam rangka
memperoleh pengetahuan tentangnya.1®
b. Manusia.

IImu yang terberi kepada manusia dapat terbagi
kepada dua jenis: 1) Ilmu pemberian Tuhan, 2) Ilmu hasil
perolehan. Ilmu pertama merujuk pada wahyu dan Ilmu
kedua merujuk pada ilmu sains.

IImu yang pertama adalah makanan dan
kehidupan bagi jiwanya, dan yang kedua adalah bekalan
bagi manusia melengkapkan diri manusia di dunia ini
untuk mengejar tujuan-tujaun pragtiknya. Ilmu jenis
pertama diberikan Allah melalui wahyu-Nya, dan mini
merujuk kepada Kitab Suci Al-Quran. Sedangkan ilmu
jenis kedua merujuk pada ilmu-ilmu sains (ulum). 1° Ilmu
jenis pertama diberikan oleh Allah kepada manusia

17 Al-Attas, S. M. N. (2007). Tinjauan ringkas peri ilmu dan pandangan alam:
Penerbit Universiti Sains Malaysia. h.12

18 Al-Attas, S. M. N. (2020). Islam dan sekularisme (K. M. A. Harris, Trans.). Kuala
Lumpur: RZS-CASIS HAKIM. h.198

19 ibid, h.191

36| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

melalaui pengungkapan langsung, manakala yang kedua
melalui spekulasi dan usaha penyelidikan rasional dan
yang ditangkap pancaidera. Ilmu jenis pertama
menyingkap ~ misteri =~ Wwujud dan  Eksistensi
keterhubungan manusia dengan Tuhannya. Ilmu ini
menjadi ilmu prasyarat (fard ‘ayn) sedang yang kedua
berhubungan dengan maslahat dalam masyarakat, dan
tidak menjadi prasyarat utama kecuali bagi segolongan
saja yang menguasai (fard kifayah).20

Kedua ilmu tersebut sebenarnya sejalan dengan
pengkalsifikasiann ayat-ayat qauliyah dan kauniyah.
Ayat Qauliyah berupa wahyu Allah yang terbadi
menjadi Al-Quran dan As-Sunnah Sedangkan ayat
Kauniyah merupakan ayat-ayat kejadian yang tersebar di
alam semesta ini, dari keberwujudan bentang alam
semesta, masyarakat, hingga manusia.?! Keduanya
merupakan ayat Allah. Ayat dalam bahasa Arab berarti
tanda (sign). Keberwujudan eksistensi ayat tadi
mengindikasikan sebuah tanda adanya Sang Pencipta.
Adapun manusia diminta untuk menggali dan
mempelajari hakikatnya.

Corak untuk memahami ilmu pertama yakni
wahyu yang bersifat terberi (given) hanya dapat
dipahami dengan pendekatan wahyu dan keimanan.
Beberapa ulama juga membenarkan dengan pendekatan
intuisi, seperti Al-Attas. Intuisi (qalb) merupakan salah
satu fakultas jiwa yang dianugerahi taraf berpikir yang
lebih tinggi daripada akal. Qalb juga menjadi fakultas

20 Ismail, M. Z., & Wan Abdullah, W. S. (Eds.). (2022). Adab dan peradaban: Karya
pengi'tirafan untuk Syed Muhammad Naquib al-Attas. Kuala Lumpur: Ta’dib
International. h.81

2L QS. Fushilat 53

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|37



M.Ridhwan

yang mempunyai kesadaran kognisi spiritual yang
terhubung dengan gerak kembali jiwa kepada Sang
Pencipta.?? Ilmu wahyu yang berisi petunjuk penciptaan
dan pedoman manusia hidup dengan Ad-Din? mestilah
didekati dengan pendekatan ini. Ini juga berkaitan
dengan ilmu esensial yang terbatas sebagaimana di masa
pertama kali manusia menerima ilmu maka manusia
terukhsus jiwanya, memerlukan sebuah arah petunjuk
untuk kembali menunaikan janji bertemu Sang Pencipta.
IImu ini merujuk kepada ilmu syariah, wahyu yang
berupa Al-Quran dan Hadits. Dalam hal ini
berhubungan erat dengan tugas manusia menjadi
seorang ‘abid.

IImu yang bersumber dari wahyu yakni Al-Qur’an
dan Hadis merupakan fondasi utama dalam sistem
epistemologi Islam. Ilmu ini dikenal sebagai al-‘ilm al-
shar’i, yaitu pengetahuan yang berkaitan langsung
dengan kehendak dan perintah Allah SWT, serta menjadi
pedoman bagi manusia dalam menjalankan fungsinya
sebagai ‘abid (hamba Allah) dan khalifah (pemimpin di
bumi).24 Dalam pandangan ini, wahyu bukan hanya
sumber hukum dan etika, tetapi juga landasan metafisis
bagi seluruh cabang ilmu pengetahuan. Al-Attas
menegaskan bahwa ilmu dalam Islam tidak bisa
dipisahkan dari nilai dan tujuan spiritualnya.
Pengetahuan yang benar adalah pengetahuan yang

22 jslam the covenants fulfilled 2

23 pendefinsian lengkap al-attas mengenai din

24 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC,
1993), 23.

38| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

mengantarkan manusia kepada pengakuan terhadap
Tuhan sebagai sumber segala realitas dan kebenaran.25

Sebagai seorang ‘abid, manusia diwajibkan
memahami ilmu syariah agar mampu beribadah secara
benar dan sesuai dengan ketentuan yang ditetapkan
Allah. Namun, ibadah dalam Islam tidak hanya
bermakna ritual formal seperti salat, puasa, atau zakat,
melainkan mencakup seluruh aktivitas manusia yang
dilakukan dengan niat tulus karena Allah.26 Oleh sebab
itu, penguasaan ilmu syariah memiliki dimensi spiritual
dan moral yang luas menuntun manusia agar setiap
amalnya menjadi manifestasi dari ketaatan dan cinta
kepada Sang Pencipta. Dalam kerangka ini, pendidikan
Islam berfungsi sebagai sarana tazkiyatun nafs
(penyucian jiwa) dan ta’dib (pembentukan adab), dua
proses yang menurut Al-Attas menjadi inti dari
peradaban Islam yang sejati.27

Lebih jauh, Al-Attas menjelaskan bahwa ilmu
syariah tidak boleh dipahami secara reduktif hanya
sebagai hukum formal atau figh. Ia mencakup pula
dimensi epistemologis dan ontologis, yaitu pemahaman
tentang hakikat wujud, makna kehidupan, serta
hubungan antara manusia dan Tuhan. Dengan demikian,
setiap cabang ilmu—baik yang bersifat keagamaan
maupun rasionalharus berakar pada wahyu agar tidak
terlepas dari prinsip tauhid.® Dalam konteks ini, Al-Attas

%5 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena to the Metaphysics of Islam
(Kuala Lumpur: ISTAC, 1995), 12-13.

2 Al-Ghazali, Thya’ Ulum al-Din, vol. 1 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1983), 34.

27 Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam: A
Framework for an Islamic Philosophy of Education (Kuala Lumpur: ABIM, 1980),

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|39



M.Ridhwan

menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu dunia,
karena keduanya saling melengkapi dalam membentuk
manusia yang beradab. Ilmu yang tidak bersandar pada
wahyu berisiko melahirkan kesombongan intelektual
dan kehampaan spiritual, sementara ilmu yang berpijak
pada wahyu menuntun manusia menuju kebijaksanaan
dan keseimbangan hidup.28

Akhirnya, ilmu syariah menjadi cerminan
kesadaran manusia terhadap tugas ontologisnya di
dunia. Sebagai ‘abid, manusia memandang seluruh
aktivitasnya sebagai bentuk pengabdian yang
menyatukan ilmu dan amal. Setiap pengetahuan yang
dipelajari bukan untuk kepentingan duniawi semata,
melainkan sebagai sarana mendekatkan diri kepada
Allah dan menegakkan kemaslahatan universal.29 Dalam
hal ini, pendidikan Islam harus berperan aktif dalam
mengembalikan orientasi ilmu kepada nilai-nilai wahyu,
agar manusia tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga luhur secara spiritual dan moral.

Sedangkan corak dalam ilmu kedua, dapat
dipahami sebagai ilmu yang dapat dipahami dengan
pendekatan akal dan inderawi (maqulat dan mahsusat)
karena berupa ayat-ayat kauniyah merupakan ilmu yang
bersifat aksiden (‘aradh). Berbeda dengan ilmu jenis
pertama yang manusia memiliki batasan untuk
mengetahuinya, ilmu jenis kedua ini tidak ada batas,
yang mendorong manusia untuk mengeksplorasi terus
menerus. Namun ini juga dapat membawa

28 Al-Attas, Islam and Secularism, 76-77.
29 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition
(Chicago: University of Chicago Press, 1982), 135.

40| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

kemudharatan jika ilmu kedua ini membuat manusia
terlena melakukan pencarian tanpa henti sehingga
terlalaikan dari tujuan penciptaannya. Sebagaimana
lahirnya sainstisme di Barat hari ini.

Jenis llmu Fungsinya Alat Peran
Memahami Manusia
llmu Wahyu Memahami Wujud dan Intuisi ‘Abid
Eksistensi manusia
Illmu sains Maslahat manusia Akal dan Khalifah
banyak Indrawi

c. Universiti

Adapun penghubungannya antara ilmu jenis
pertama dan kedua merupakan satu kesatuan. Keduanya
merupakan suatu kewajiban (faridahah) untuk dipelajari.
Sebagaiaman hadits Nabi,

ol (K o L e

Artinya:  “Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap

muslim.” (HR. Muslim)

Menuntut ilmu adalah suatu kewajiban bagi
seluruh muslim. Namun para ulama, termasuk Imam
Ghazali membaginya menjadi fard ayn dan fard kifayah.
Ilmu fard ‘ayn” yang diwajibkan ke setiap orang berbeda-
beda keadalamannya tergatung pada keududukan
akalnya. Misalnya yang diwajibkan seoran anak-anak
tidaklah sama kedududukannya dengan orang dewasa.
Maka pada tiap keududkan itu terdapat ilmu-ilmu yang
wajib diketahui.30

Ilmu fard ‘ayn menjadi prasyarat utama sebagai
manusia untuk memahami hakikatnya. Maka ilmu jenis

30 Ismail, M. Z., & Wan Abdullah, W. S. (Eds.). (2022). Adab dan peradaban: Karya
pengi'tirafan untuk Syed Muhammad Naquib al-Attas. Kuala Lumpur: Ta’dib
International. h.80

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|41



M.Ridhwan

pertama menjadi ilmu yang tidak bisa untuk tidak
dipelajari. Sedangkan ilmu jenis kedua yang sifatnya
sains maka menjadi Ilmu yang fardhu kifayah. Namun
dalam pendalaman tertentu ilmu jenis pertama menjadi
fardhu kifayah, semisal tafsir yang diteknui mufasssir,
ahli agidah, dst. yang merupakan spesialisasi seseorang
dengan kemampuan tertetntu dan tidak wajib bagi
seluruh orang. Sebaliknya ilmu fardhu kifayah menjadi
fardhu ayn bagi orang tertentu yang sedang menekuni
ilmu tersebut. Semisal ahli nuklir maka sudah menjadi
fardhu ayn baginya untuk menguasai ilmu nuklir dan
fisika semumpamanya. Maka sifat fardhu ayn dan fardhu
kifayah sediakalanya adalah dinamis.

Maka kebersatuan (universiti) ilmu-ilmu tadi
dapat saling berkesinambungan saling melengkapi.
Sebagai fungsi yang tidak lepas daripada tujuan manusia
itu sendiri dalam memahami ilmu. Tidak seperti orang-
orang sekuler yang memisahkan pandangan ilmu agama
dan duniawiah. Sehingga tercerai-berai universiti
daripada ilmu Allah tersebut.

5. ILMU SAINS RASIONAL DAN ILMU FILSAFAT
Dalam pengembangannya ilmu-ilmu tersebut dapat
diaplikasikan dalam beragam bentuk dan dikonteksan
sesuai kebutuhan lembaga pendidikan terkait. [Imu agama
dapat dikembangkan menjadi ilmu Akidah, Figh, Ibadah
Dan Akhlak, Sejarah Kebudayaan Islam atau bahkan kalau
memungkinkan lebih spesifik sebagaimana dalam pondok

pesatren dapat diluaskan seperti ilmu Faraidh, Nahwu
Balaghah, Ushul Figh, dst.

42| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

Sedang ilmu sains yang berhubungan dengan ilmu
duniawiah dapat lebih luas menjadi segaal kebutuhan umat
manusia sezaman ini. Misalnya dapat diapikasikan menjadi
materi ilmu sosial budaya, matematika, fisika, kimia,
antropologi, hingga kesenian.

Jenis pembagian materi ilmu tersebut juga bersifat
fleksibel dengan kebutuhan dan taraf peserta didik dan
pendidik di lingkungan yang tertentu, dan juga pada jenang
pendidikan tertentu. Seperti halnya dalam tingkat dasar,
menengah dan perguruan tinggi, maka penerapan
materinya juga tentunya berbeda. Lembaga pendidikan
tidak boleh menafikan fungsi masing-masing jenis ilmu
tersebut, juga dengan tidak melepas daripada tujuan hakiki
pendidikan yang diperuntukkan manusia.

. Implikasi Pemikiran Al-Attas bagi Pendidikan Islam Modern
Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas
memberikan fondasi filosofis yang amat berharga bagi
dunia pendidikan Islam modern. Ia tidak hanya
menawarkan konsep teoritis mengenai ilmu dan manusia,
tetapi juga merumuskan arah pendidikan yang memadukan
akal, ruh, dan moralitas dalam satu kesatuan yang
bertauhid. Bagi Al-Attas, krisis pendidikan umat Islam
modern bukan semata-mata masalah kurikulum atau
metode, melainkan krisis makna yang muncul karena
terpisahnya ilmu dari nilai-nilai keislaman. Dalam
pandangannya, pendidikan Islam sejati  bertujuan

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|43



M.Ridhwan

membentuk manusia beradab (the good man), bukan sekadar
manusia berilmu atau produktif secara material.3!

Pemikiran Al-Attas berangkat dari kesadaran bahwa
arus modernisasi dan sekularisasi telah menimbulkan
disorientasi dalam sistem pendidikan Islam. Banyak
lembaga pendidikan Islam mengadopsi struktur kurikulum
Barat tanpa memperhatikan asas-asas metafisis yang
mendasarinya. Hal ini membuat pendidikan kehilangan
arah, karena orientasinya tidak lagi pada pembentukan
insan kamil, melainkan pada pencapaian kompetensi
duniawi. Al-Attas menyebut fenomena ini sebagai bentuk
“penjajahan ilmu”, yaitu ketika pengetahuan yang
dikembangkan dan diajarkan tidak lagi berpijak pada
pandangan alam Islam (Islamic worldview), tetapi pada
kerangka pikir sekuler yang menempatkan manusia dan
rasionalitas sebagai pusat segalanya.

Dalam rangka menjawab tantangan itu, Al-Attas
menawarkan kembali konsep ta’dib sebagai inti pendidikan
Islam. Ia menolak istilah tarbiyah dan ta’lim yang
menurutnya belum mencakup keseluruhan makna
pendidikan. Istilah ta’dib dipilih karena menggambarkan
proses penanaman adab, yaitu pengenalan dan pengakuan
akan kedudukan sesuatu sebagaimana mestinya — baik
dalam hubungan dengan Tuhan, diri, maupun alam
semesta.3? Melalui konsep ini, pendidikan Islam diarahkan
untuk menanamkan kesadaran tentang tatanan kosmis yang

31 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education in Islam: A

Framework for an Islamic Philosophy of Education, The First World Conference on

Muslim Education, 1980.

32 Nabila Huringiin, “The Concept of Syed Muhammad Naquib al-Attas on De-
Westernization and its Relevancy toward Islamization of Knowledge,” no. April
(2021).

44| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

harmonis, di mana segala sesuatu memiliki tempat dan
tujuan yang ditetapkan oleh Allah. Karena itu, inti dari
proses pendidikan bukanlah sekadar pencapaian kognitif,
melainkan pembentukan pandangan hidup yang selaras
dengan nilai-nilai tauhid.

Dalam praktik pendidikan modern, gagasan ini
menuntut adanya transformasi mendasar. Kurikulum tidak
cukup berisi materi-materi akademik, tetapi harus menjadi
sarana penanaman nilai, spiritualitas, dan adab. Guru bukan
hanya penyampai informasi, tetapi juga teladan moral dan
pembimbing jiwa. Hubungan guru dan murid tidak boleh
dipahami secara transaksional seperti dalam sistem sekuler,
melainkan sebagai hubungan antara seorang murid yang
mencari  kebenaran dengan seorang guru yang
menunjukkan jalan kepada Sang Kebenaran. Pendidikan
semacam ini bukanlah sistem yang menekankan hasil ujian
atau sertifikat, melainkan proses yang membentuk
kesadaran batin dan etika kehidupan.

Pemikiran Al-Attas juga melahirkan gagasan besar
tentang Islamisasi ilmu pengetahuan. Baginya, seluruh ilmu
yang benar bersumber dari Allah, sehingga tidak ada
pemisahan antara ilmu agama dan ilmu duniawi. Namun
dalam sejarah modern, ilmu telah terlepas dari nilai-nilai
ilahiah dan menjadi sekuler. Oleh karena itu, tugas umat
Islam adalah “mengislamkan” kembali ilmu bukan dalam
arti memberi label agama pada sains, melainkan
mengembalikan ilmu kepada kerangka tauhid dan makna
hakikinya sebagai sarana mengenal Allah. Islamisasi ilmu
menurut Al-Attas adalah proses pemurnian, yakni
membebaskan ilmu dari konsep-konsep yang bertentangan
dengan pandangan hidup Islam, lalu mengintegrasikannya

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|45



M.Ridhwan

ke dalam sistem pengetahuan yang mengakui keterikatan
segala sesuatu dengan Sang Pencipta.®

Konsep Islamisasi ini memiliki implikasi besar bagi
pendidikan Islam modern. Pertama, ia menuntut perubahan
orientasi kurikulum. Pendidikan tidak boleh berfokus
semata-mata pada kebutuhan pasar atau penguasaan
teknologi, tetapi harus mengarahkan seluruh cabang ilmu
pada pencarian makna dan kebenaran yang berakar pada
wahyu. IlImu sains dan teknologi tetap penting, tetapi harus
dipelajari dalam kesadaran bahwa semua itu hanyalah
manifestasi dari kebesaran Allah dan bukan tujuan akhir.
Dengan demikian, pengajaran fisika, biologi, matematika,
atau ekonomi dalam lembaga pendidikan Islam tidak bisa
dilepaskan dari nilai-nilai tauhid yang menjadi dasar
pengetahuan itu sendiri.34

Kedua, konsep Islamisasi mengubah cara pandang
terhadap peran guru dan lembaga pendidikan. Dalam
kerangka Al-Attas, guru bukan hanya instruktur, melainkan
“pembimbing  adab”. Guru  bertanggung jawab
mengarahkan murid agar memahami hubungan antara
ilmu, iman, dan amal.3® Dalam dunia modern yang serba
pragmatis, di mana pendidikan sering kali diukur dari nilai
ujian dan gelar akademik, pandangan Al-Attas ini menjadi
kritik yang tajam: pendidikan Islam harus memulihkan
dimensi spiritual dan moral dalam proses belajar.

33 Naquib Al-attas dan Islamization O F Knowledge, 16 2021, 2021.

3 Iskandar Mirza, “SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS EDUCATION
CONCEPT AS THE BASIS OF ISLAMIC EDUCATION” (2022): 587-596.

% Educational Philosophy dan Farah Ahmed, “An exploration of Naquib al-Attas ’
theory of Islamic education as ta > d1b as an * indigenous ’ educational philosophy,”
no. February (2025).

46| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

Ketiga, Islamisasi ilmu juga menuntut adanya
integrasi antara ilmu wahyu dan ilmu rasional. Al-Attas
membagi ilmu menjadi dua kategori utama: fardhu ‘ain (ilmu
yang wajib bagi setiap individu untuk memahami agama
dan hubungannya dengan Tuhan) dan fardhu kifayah (ilmu
yang diperlukan untuk kemaslahatan sosial dan kemajuan
peradaban).?® Keduanya tidak boleh dipisahkan, karena
ilmu agama tanpa sains akan kehilangan daya guna,
sedangkan sains tanpa agama akan kehilangan arah. Dalam
konteks pendidikan modern, hal ini berarti setiap
kurikulum  perlu  dirancang agar  mengandung
keseimbangan antara dimensi spiritual dan rasional, antara
iman dan ilmu.

Pemikiran Al-Attas tersebut memiliki relevansi
langsung dengan kondisi pendidikan Islam kontemporer di
Indonesia. Banyak lembaga pendidikan Islam hari ini
menghadapi dilema antara mempertahankan identitas
keislaman dan memenuhi tuntutan globalisasi. Sekolah
Islam modern sering kali meniru sistem pendidikan Barat
dengan menambahkan label “Islami” pada beberapa mata
pelajaran, padahal secara filosofis sistemnya masih
berorientasi sekuler.’” Dalam hal ini, pemikiran Al-Attas
menawarkan solusi dengan mengembalikan ruh tauhid
sebagai asas epistemologi pendidikan. Sistem pendidikan
Islam harus memandang seluruh kegiatan belajar sebagai
ibadah, bukan hanya sebagai aktivitas intelektual. IImu
harus diajarkan sebagai amanah, bukan sekadar komoditas
ekonomi.

3 Al-attas dan Knowledge, 16 2021.
37 Lugman Irbadi et al., “Konsep Pendidikan Islam Perspektif Syed Naquib Al-Attas
dan Relevansinya Terhadap Sistem Pendidikan Islam” 9 (2024): 2271-2278.

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|47



M.Ridhwan

Selain itu, relevansi pemikiran Al-Attas juga tampak
dalam konteks pembentukan karakter bangsa. Krisis moral
dan degradasi etika yang sering terjadi di dunia pendidikan
modern menunjukkan bahwa pengetahuan tanpa adab
justru dapat menimbulkan kerusakan. Konsep ta’dib yang
menekankan pentingnya pengenalan terhadap posisi segala
sesuatu merupakan jawaban atas fenomena ini. Melalui
pendidikan berbasis adab, siswa tidak hanya diajarkan
untuk berpikir kritis, tetapi juga untuk memahami batas dan
tanggung jawabnya sebagai manusia.?® Dengan demikian,
pendidikan Islam modern dapat menjadi wadah
pembentukan manusia yang bukan hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga luhur secara moral dan spiritual.

Namun, penerapan pemikiran Al-Attas dalam
konteks modern juga menghadapi tantangan. Sistem
pendidikan nasional yang mengacu pada paradigma sekuler
sering kali tidak memberi ruang cukup bagi pendekatan
spiritual. Pengukuran keberhasilan pendidikan yang
cenderung berbasis nilai akademik membuat dimensi adab
dan moral sering diabaikan. Di samping itu, tidak semua
guru memahami secara mendalam konsep adab
sebagaimana dimaksud Al-Attas.3® Oleh karena itu,
diperlukan reformasi menyeluruh yang mencakup
pembenahan  kurikulum,  pelatihan  guru, serta
pembentukan budaya sekolah yang mendukung nilai-nilai
adab.

% Mohammad David, El Hakim, dan Eni Fariyatul Fahyuni, “Pendidikan Islam
dalam Perspektif Syed Naquib Al-Attas dan Relevansinya bagi Pengembangan
Pendidikan Islam di Indonesia” 2, no. 1 (2020): 46—62.

39 M Naquib Al-attas, “Kata Kunci: Pemikiran Pendidikan, M. Naquib Al-Attas” 05,
no. 02 (2021): 14-29.

48| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

Lembaga pendidikan Islam perlu menjadikan
pemikiran Al-Attas sebagai inspirasi untuk menyusun
kurikulum yang lebih integratif. Setiap mata pelajaran
sebaiknya dikaitkan dengan nilai-nilai spiritual dan etika,
sehingga siswa tidak hanya mempelajari “apa” dan
“bagaimana”, tetapi juga “mengapa”. Guru sebagai
pendidik harus tampil sebagai murabbi sekaligus muaddib,
yang tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga
menanamkan nilai. Evaluasi pembelajaran juga harus
diperluas, tidak hanya menilai kemampuan kognitif, tetapi
juga bagaimana siswa menunjukkan adab, kejujuran,
tanggung jawab, dan empati.

Dengan  penerapan  prinsip-prinsip  tersebut,
pendidikan Islam modern akan mampu melahirkan
generasi yang tidak hanya kompeten secara akademik,
tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang mendalam.
Inilah bentuk nyata dari cita-cita Al-Attas untuk
membentuk insan beradab yang memahami tempat dirinya
di alam semesta dan bertanggung jawab kepada Tuhannya.
Pendidikan semacam ini tidak lagi terjebak pada dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu dunia, melainkan menjadi
sarana penyatuan keduanya dalam bingkai tauhid.

Pemikiran Al-Attas pada akhirnya menjadi pengingat
bagi dunia pendidikan Islam bahwa modernisasi tidak
boleh berarti westernisasi. Mengadopsi kemajuan teknologi
dan metode modern tidak salah, selama tetap berakar pada
nilai-nilai Islam yang menjadi dasar eksistensi manusia.
Pendidikan Islam modern harus mampu berdiri teguh di
tengah arus globalisasi dengan mengusung paradigma ilmu

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|49



M.Ridhwan

yang bertauhid dan beradab.** Dengan cara ini, pendidikan
tidak hanya berfungsi mencetak tenaga kerja, tetapi
membentuk manusia seutuhnya — manusia yang beriman,
berakal sehat, beradab, dan bermanfaat bagi semesta.

. KESIMPULAN

Materi pendidikan Islam dalam perspektif Syed
Muhammad Naquib Al-Attas disusun berdasarkan
pandangan ontologis tentang manusia dan tujuan
penciptaannya. Materi pendidikan bukan sekadar
kumpulan pengetahuan, melainkan sarana untuk
menumbuhkan kesadaran manusia terhadap hakikat
dirinya sebagai ‘abdun dan khalifah. Berdasarkan tafsir Al-
Baqarah ayat 31, pengajaran “nama-nama” kepada Adam
menunjukkan dasar epistemologis bahwa pengetahuan
adalah anugerah Tuhan kepada manusia.

Materi pendidikan Islam dalam perspektif Syed
Muhammad Naquib Al-Attas disusun berdasarkan
pandangan ontologis tentang manusia dan tujuan
penciptaannya. Materi pendidikan tidak sesempit
kumpulan pengetahuan, melainkan sebuah sarana untuk
menumbuhkan kesadaran manusia terhadap hakikat
dirinya sebagai ‘abdun dan khalifah. Berdasarkan tafsir Al-
Baqgarah ayat 31, pengajaran “nama-nama” berupa ilmu
‘aradh yang dipahami jiwa manusia menunjukkan dasar
epistemologis bahwa pengetahuan manusia mesti
diaktualisaiskan secara seimbang antara dimensi spiritual
dan rasional.

40 Hasan Bakti dan Mohammad Al Farabi, “Islamic Worldview Syed Muhammad
Naquib Al-Attas dan Implikasinya Terhadap Paradigma Pendidikan Islam” (n.d.):
443-458.

50| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

Oleh karena itu, materi pendidikan harus mencakup
dua kategori utama: ilmu wahyu (fardhu ‘ain) yang
menuntun manusia mengenal Tuhannya, dan ilmu rasional
serta sains (fardhu kifayah) yang memampukan manusia
memakmurkan bumi. Keduanya tidak boleh dipisahkan.
Keduanya pun menjadi pendasaran yang dapat diperluas
atas berkembangnya materi-materi ajar dalam pendidikan.

IImu wahyu (fardhu ‘ain) yang menuntun manusia
mengenal Tuhannya, dan ilmu rasional serta sains (fardhu
kifayah) yang memampukan manusia memakmurkan bumi.
Keduanya menjadi sebab mewujudkan tujuan pendidikan
Islam.

Implikasinya terhadap pendidikan Islam modern
sangat signifikan. Dalam menghadapi arus globalisasi,
sekularisasi, dan digitalisasi yang kian kuat, paradigma
pendidikan Islam perlu berpegang pada nilai tauhid sebagai
asas epistemologi. Pendidikan tidak boleh direduksi
menjadi alat ekonomi atau sarana mobilitas sosial semata,
tetapi harus menjadi proses pembentukan manusia beradab
— the good man, yang memahami relasi dirinya dengan
Tuhan, sesama, dan alam semesta. Karena itu, kurikulum
pendidikan Islam modern seharusnya tidak hanya berisi
transfer ilmu, tetapi juga transformasi nilai dan karakter
melalui proses ta’dib.

Selain itu, konsep Islamisasi ilmu pengetahuan yang
digagas Al-Attas memberikan arah bagi integrasi antara
ilmu agama dan ilmu umum. Pendidikan Islam tidak perlu
menolak sains dan teknologi modern, tetapi perlu
mengembalikannya ke dalam kerangka pandangan hidup
Islam (Islamic worldview). Hal ini menuntut adanya
penyusunan kurikulum integratif yang mampu mengaitkan

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|51



M.Ridhwan

setiap mata pelajaran dengan nilai spiritual, etika, dan
kesadaran ketuhanan. Guru, dalam hal ini, tidak hanya
berfungsi sebagai pengajar (mu’allim), tetapi juga
pembimbing (murabbi) dan penanam adab (muaddib), yang
menuntun siswa pada keseimbangan antara ilmu, iman, dan
amal.

Dalam konteks praksis, gagasan Al-Attas dapat
menjadi dasar reformasi pendidikan Islam di Indonesia.
Lembaga pendidikan Islam perlu mengembangkan model
pembelajaran  yang  menyeimbangkan  kecerdasan
intelektual dengan kehalusan spiritual. Materi ajar
seyogianya dirancang untuk tidak hanya mencerdaskan
pikiran, tetapi juga membentuk akhlak, menumbuhkan
empati, dan menanamkan kesadaran diri sebagai hamba
Allah. Nilai-nilai fa’dib dapat diintegrasikan ke dalam
seluruh aktivitas pendidikan — mulai dari interaksi guru
dan siswa, metode pembelajaran, hingga sistem evaluasi.

Di sisi lain, tantangan implementasi pemikiran Al-
Attas juga perlu disadari. Pendidikan Islam modern kerap
terjebak dalam paradigma sekuler yang menilai
keberhasilan semata dari prestasi akademik dan
keterampilan teknis. Akibatnya, dimensi adab dan moralitas
sering terpinggirkan. Untuk itu, dibutuhkan revitalisasi
pemahaman terhadap hakikat ilmu dan tujuan pendidikan
dalam Islam. Perguruan tinggi, madrasah, dan pesantren
perlu mengembangkan kembali worldview Islam yang
menyatukan ilmu dan iman sebagai satu kesatuan yang
tidak terpisahkan.

Dengan mengaktualisasikan pemikiran Al-Attas,
pendidikan Islam dapat menjawab krisis makna yang

52| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

melanda dunia modern. Pendidikan Islam yang berorientasi
ta’dib akan melahirkan generasi yang tidak hanya
menguasai sains dan teknologi, tetapi juga memiliki
pandangan hidup yang berakar pada tauhid. Inilah generasi
yang mampu menghadapi tantangan zaman tanpa
kehilangan jati diri spiritualnya, serta menjadi agen
peradaban yang membawa rahmat bagi seluruh alam.

Pada akhirnya, dapat disimpulkan bahwa pemikiran
Syed Muhammad Naquib Al-Attas memberikan arah
filosofis dan metodologis yang jelas bagi pengembangan
materi pendidikan Islam modern. Ia menegaskan bahwa
pendidikan sejati tidak cukup mencetak manusia pintar,
tetapi harus membentuk manusia beradab. Materi
pendidikan harus menjadi jalan untuk mengingatkan
manusia kepada fitrahnya, menumbuhkan pengakuan
terhadap Tuhannya, serta mengarahkan segala potensi yang
dimilikinya untuk kemaslahatan hidup di dunia dan
kebahagiaan abadi di akhirat. Dengan demikian,
pendidikan Islam modern yang berlandaskan pemikiran Al-
Attas akan mampu melahirkan manusia yang utuh —
berilmu, beriman, dan beradab.

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|53



M.Ridhwan

F. DAFTAR PUSTAKA
Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of
Islam: An exposition of the fundamental elements of the
worldview of Islam. Kuala Lumpur: International Institute of
Islamic Thought and Civilization (ISTAC).

Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in Islam: A
framework for an Islamic philosophy of education. Kuala
Lumpur: International Institute of Islamic Thought and
Civilization (ISTAC).

Al-Attas, S. M. N. (2007). Tinjauan ringkas peri ilmu dan
pandangan alam. Pulau Pinang: Penerbit Universiti Sains
Malaysia.

Al-Attas, S. M. N. (2020). Islam dan sekularisme (K. M. A.
Harris, Trans.). Kuala Lumpur: RZS-CASIS HAKIM.

Al-Attas, S. M. N. (2023). Islam: The covenants fulfilled. Kuala
Lumpur: Ta’dib International.

Ismail, M. Z., & Wan Abdullah, W. S. (Eds.). (2022). Adab dan
peradaban: Karya pengi‘tirafan untuk Syed Muhammad
Naquib al-Attas. Kuala Lumpur: Ta’dib International.

Soleh, A. K. (2016). Filsafat Islam: Dari klasik hingga
kontemporer. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Al-attas, M Naquib. “Kata Kunci: Pemikiran Pendidikan, M. Naquib
Al-Attas” 05, no. 02 (2021): 14-29.

Al-attas, Naquib, dan Islamization O F Knowledge. 16 2021, 2021.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in
Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education. The

54| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Pendidikan Islam Perspektif Syed Muhammad Naquib Al Attas

First World Conference on Muslim Education, 1980.

Bakti, Hasan, dan Mohammad Al Farabi. “Islamic Worldview Syed
Muhammad Naquib Al-Attas dan Implikasinya Terhadap
Paradigma Pendidikan Islam” (n.d.): 443—458.

David, Mohammad, EI Hakim, dan Eni Fariyatul Fahyuni.
“Pendidikan Islam dalam Perspektif Syed Naquib Al-Attas dan
Relevansinya bagi Pengembangan Pendidikan Islam di
Indonesia” 2, no. 1 (2020): 46—62.

Huringiin, Nabila. “The Concept of Syed Muhammad Naquib al-Attas
on De-Westernization and its Relevancy toward Islamization of
Knowledge,” no. April (2021).

Irbadi, Lugman, Maimum Zubair, Mira Mareta, dan Fathurrahman
Muhtar. “Konsep Pendidikan Islam Perspektif Syed Naquib Al-
Attas dan Relevansinya Terhadap Sistem Pendidikan Islam” 9
(2024): 2271-2278.

Mirza, Iskandar. “SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS
EDUCATION CONCEPT AS THE BASIS OF ISLAMIC
EDUCATION” (2022): 587-596.

Philosophy, Educational, dan Farah Ahmed. “An exploration of
Naquib al-Attas ’ theory of Islamic education asta >’ d 1b as an *
indigenous ’ educational philosophy,” no. February (2025).

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|55



