
 

 

Journal of Indonesian Islamic Education Studies 
Volume 1, Nomor 1 (2025) 

56 

 

 Journal of Indonesian Islamic Education Studies 

Vol. 1, No. 01, 2025 | DOI :  10.54180/JIIES.v5i1.468  
E-ISSN: -                                            P-ISSN : - 
https://journal.stai-ypbwi.ac.id/index.php/JIIES 

 

 
Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial: 

Pengutamaan Etika Digital sebagai Fondasi Moderasi 
Islam 

Rikza Syahrial Kurniawan, 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia, 

Rikzakauman2002@gmail.com 

  
 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   Abstract  
Keywords:  
Jihad, Social 
Media, Digital 
Ethic, Islamic 
Moderation 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

The phenomenon of social media as a global interaction 

space has given rise to new forms of religious expression 

among Muslims. The concept of jihad, which was 

previously understood in physical terms, has now 

expanded its meaning to include moral and intellectual 

struggle in the digital realm. This study aims to analyze 

the meaning of jihad in the context of social media and 

explain how digital ethics can be used as a basis for 

mainstreaming Islamic moderation in the digital space. 

The research method used is qualitative library research, 

with data sources coming from academic journals, 

scientific articles, and policy documents relevant to the 

themes of digital jihad, social media ethics, and religious 

moderation. The analysis was conducted descriptively and 

analytically by examining contemporary jihad theory, the 

principles of digital ethics in Islam, and the Islamic 

moderation model as a normative framework for shaping 

religious behavior in cyberspace. The results of the study 

indicate that jihad in the digital era must be understood as 

"informative and moral jihad," namely the struggle to 

maintain the truth of information, uphold social justice, 

and prevent the spread of hatred and religious 

disinformation.  

 

 

https://doi.org/10.54180/joeces.v5i1.468
mailto:Rikzakauman2002@gmail.com


Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    
Digital ethics, which include the principles of tabayyun 

(verification), sidq (honesty), amanah (responsibility), 

tawazun (balance), and adab (politeness), are the main 

foundations in building healthy religious behavior on 

social media. 

 
Abstrak  

Keywords:  
Jihad, Sosial 
Media, Etika 
Digital, 
Moderasi Islam.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Fenomena media sosial sebagai ruang interaksi global 

telah memunculkan bentuk-bentuk baru dalam ekspresi 

keagamaan umat Islam. Konsep jihad yang dahulu 

dipahami secara fisik kini mengalami perluasan makna 

menjadi perjuangan moral dan intelektual di ranah digital. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna jihad 

dalam konteks media sosial serta menjelaskan bagaimana 

digital ethic dapat dijadikan basis pengarusutamaan 

moderasi Islam di ruang digital.Metode penelitian yang 

digunakan adalah kualitatif berbasis studi pustaka (library 

research), dengan sumber data berasal dari jurnal-jurnal 

akademik, artikel ilmiah, dan dokumen kebijakan yang 

relevan dengan tema jihad digital, etika media sosial, serta 

moderasi beragama. Analisis dilakukan secara deskriptif-

analitik dengan menelaah teori jihad kontemporer, 

prinsip-prinsip etika digital dalam Islam, dan model 

moderasi Islam sebagai kerangka normatif untuk 

membentuk perilaku keagamaan di dunia maya.Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa jihad di era digital harus 

dipahami sebagai “jihad informatif dan moral”, yakni 

perjuangan untuk menjaga kebenaran informasi, 

menegakkan keadilan sosial, serta mencegah penyebaran 

kebencian dan disinformasi keagamaan. Digital ethic 

yang mencakup prinsip tabayyun (verifikasi), sidq 

(kejujuran), amanah (tanggung jawab), tawazun 

(keseimbangan), dan adab (kesopanan) menjadi fondasi 

utama dalam membangun perilaku keagamaan yang sehat 

di media sosial. 
 

   
   
Kata kunci: 
 

 

 

.................................................................................... 

 
 



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

58| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

A. PENDAHULUAN 

Era digital telah mengubah secara fundamental cara 

manusia berinteraksi, berkomunikasi, dan mengekspresikan 

nilai-nilai keagamaan. Media sosial seperti Instagram, X 

(Twitter), YouTube, dan TikTok tidak hanya menjadi sarana 

hiburan, tetapi juga ruang baru untuk dakwah, diskusi 

keagamaan, bahkan perdebatan ideologis. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa ruang digital kini menjadi arena baru 

perjuangan umat Islam, tempat nilai, narasi, dan otoritas agama 

dipertarungkan secara terbuka.1 

Dalam konteks ini, istilah jihad digital muncul sebagai 

bentuk reaktualisasi konsep jihad di era teknologi informasi. 

Jika pada masa klasik jihad dimaknai sebagai perjuangan 

mempertahankan agama melalui fisik dan lisan, maka kini 

jihad juga bermakna perjuangan menjaga kemurnian ajaran 

Islam dari disinformasi, ujaran kebencian, dan ekstremisme 

digital.2 Perubahan paradigma ini menuntut pemahaman baru 

tentang jihad yang selaras dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin 

dan nilai kemanusiaan universal.  

Menurut Fahmi Sahlan dkk.3 jihad di media sosial dapat 

menjadi bentuk “jihad informatif”, yakni perjuangan dalam 

menjaga kebenaran dan keadilan melalui penyebaran 

pengetahuan yang akurat dan etis. Di sisi lain, Arbanur Rasyid 

                                                         
1 Afrizal, Farit. (2022). “Internet dan Dakwah Jihadis: Propaganda dan Radikalisasi 
dalam Perspektif Komunikasi Radikal dan Mediatized Jihad.” Ad-DA’WAH: Jurnal 
Ilmu Dakwah Islamiyah, Vol. 23, No. 1. 
2 Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam: A Framework 
for an Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC, 1980. 
3 Fahmi Sahlan et al. (2024). Digital-Based Literacy Analysis of Religious Moderation. 
Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 11(2). 



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|59 

 

 

menekankan bahwa jihad digital harus difokuskan pada 

“perlawanan terhadap informasi negatif” melalui prinsip tabayyun 

dan tanggung jawab sosial.4 

Namun, sebagian akademisi seperti Mutia Nurul 

Arentania memperingatkan bahwa konsep jihad sering 

disalahartikan dan dimanfaatkan oleh kelompok ekstrem di 

dunia maya. Ia menunjukkan bagaimana platform digital dapat 

menjadi medium radikalisasi melalui algoritma yang 

memperkuat narasi kebencian berbasis agama. 5  Oleh karena 

itu, jihad digital perlu didefinisikan ulang bukan sebagai 

konfrontasi ideologis, tetapi sebagai perjuangan moral untuk 

membangun ruang digital yang beradab dan inklusif. 

Dalam perspektif etika Islam, Daimah mengembangkan 

konsep digital ethic sebagai landasan teologis dalam bermedia 

sosial, berakar dari prinsip akhlaq karimah yang diajarkan Al-

Qur’an dan Hadits. 6  Prinsip ini meliputi kejujuran (sidq), 

tanggung jawab (amanah), keadilan (tawazun), dan adab 

(kesopanan). Sementara Suryana Alfathah menghubungkan 

nilai-nilai Qur’ani seperti qaulan sadidan (perkataan benar) dan 

qaulan layyinan (perkataan lembut) sebagai rujukan etika 

komunikasi digital.7 

                                                         
4 Rasyid, Arbanur. Et al. (2023). Strategi Jihad Digital Sebagai Upaya Perlawanan 
Informasi Negatif. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 6(2). 
5 Arentania, Mutia Nurul. Et al. (2024). Peran Literasi Digital Dalam Menangkal Hoaks 
Keagamaan Di Media Sosial Pada Remaja. NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, vol.2, No. 

2.  
6 Daimah et al. (2024). Digital Ethic in Islam: The Qur’anic Prototype of Social Media 
Usage. Al-I’jaz: Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah dan Keislaman, 6(2).  
7 Suryana Alfathah et al. (2023). Qur’anic Ethics for Social Media: Insights from 
Indonesia’s Thematic Tafsir. Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 4(1).  



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

60| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

Penelitian mengenai jihad digital dan etika media sosial 

telah berkembang, namun sebagian besar masih bersifat 

tematik dan belum terintegrasi dengan konsep moderasi Islam 

secara mendalam sehingga penulis berusaha untuk 

mengelaborasikan digital ethic sebagai basis moderasi islam 

untuk penguatan jihad di media sosial. 

Satu contoh kajian yang dilakukan oleh iskandar  

membahas praktik keagamaan di era digital, tetapi lebih 

menekankan pada aspek sosio-religius tanpa mengulas peran 

jihad sebagai konsep normatif.8  Dari kajian tersebut, terlihat 

bahwa masih terdapat kekosongan konseptual dalam 

menghubungkan jihad, etika digital, dan moderasi Islam dalam 

satu kerangka epistemologis yang utuh.  

Dengan demikian, penelitian ini semoga memberikan 

kontribusi baru terhadap kajian Islam kontemporer dengan 

memposisikan jihad digital bukan sebagai perjuangan 

konfrontatif, tetapi sebagai perjuangan etis dan edukatif untuk 

membangun ruang digital yang damai, inklusif, dan 

berkeadaban.  

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian literature review 

yang ditulis secara kualitatif. 9  Pendekatan ini dipilih untuk 

memahami secara utuh konsep digital ethic sebagai basis 

moderasi islam dalam jihad di media sosial melalui analisis dari 

berbagai literatur yang relevan. Tujuan dari pendekatan studi 

                                                         
8 Iskandar et al. (2025). Etika dan Praktik Keagamaan di Era Digital. Equilibrium: 
Jurnal Pendidikan, 13(1). 
9 Fadli, Muhammad Rijal. (2021). "Memahami desain metode penelitian kualitatif," 
Humanika, Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum 21, No. 1.  



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|61 

 

 

pustaka adalah mengidentifikasi dan menganalisis konsep 

digital ethic sebagai basis moderasi islam dalam jihad di media 

sosial. Penelitian ini mengandalkan sumber seperti buku, jurnal 

ilmiah, artikel penelitian dan dokumen yang berkaitan dengan 

topik jihad digital, etika digital dan moderasi islam.  

Pemilihan sumber didasarkan pada tingkat relevansi 

dengan topik penelitian. 10  Prioritas sumber diberikan pada 

literatur yang diakui secara akademis dan memiliki kredibilitas 

tinggi seperti jurnal terindeks nasional maupun internasional, 

buku ber-ISBN dan dokumen dari institusi resmi. 

Pengumpulan data didapatkan melalui penelusuran literatur di 

berbagai database akademik seperti Google Scholar, Publish or 

Perish, JSTOR dan ResearchGate serta perpustakaan digital 

milik institusi pendidikan.  

Literatur yang relevan diseleksi dengan cara membaca 

abstrak dan isi serta dievaluasi secara mendalam untuk 

memastikan kesesuaian dengan topik penelitian. Data yang 

terkumpul kemudian dianalisis menggunakan metode analisis 

tematik yaitu identifikasi dan klasifikasi tema utama tentang 

digital ethic sebagai basis moderasi islam dalam penguatan jihad 

digital. 11  Untuk memastikan validitas data, penelitian ini 

menggunakan teknik triangulasi sumber agar memperoleh 

temuan yang komperhensif. 

 

 

 

 

                                                         
10 Agus Zaenul Fitri and Nik Haryanti,  (2020). "Metodologi Penelitian Pendidikan: 
Kuantitatif, Kualitatif, Mixed method dan Research and Development," Malang: 
Madani Media. 
11 Ibid,  



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

62| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Reinterpretasi Konsep Jihad di Era Digital  

 Peralihan wacana dan praktik keagamaan ke ranah 

digital telah menimbulkan kebutuhan mendasar untuk 

membaca ulang konsep-konsep klasik Islam dalam 

konteks baru.12 Kata jihad secara historis memuat dimensi 

ganda:aspek perlawanan/pertahanan (yang dalam 

kondisi tertentu mengambil bentuk fisik) dan aspek 

perbaikan diri/masyarakat yang bersifat moral-

intelektual. Namun media sosial mengubah medan 

perjuangan: kecepatan, jangkauan, anonimitas, dan sifat 

algoritmik platform membuat “pertarungan narasi” 

menjadi inti konflik kontemporer—sehingga jihad dalam 

arti tradisional perlu direposisioning menjadi perjuangan 

informasi, etika, dan pendidikan. Pernyataan ini 

didukung kajian yang memetakan berbagai dimensi jihad 

modern dan bagaimana publik sering menyempitkan 

makna jihad menjadi kekerasan, padahal tradisi Islam 

lebih kompleks.13  

Berdasarkan sintesis literatur dan temuan studi kasus, 

peneliti mengklasifikasikan reinterpretasi jihad di era 

digital ke dalam tiga dimensi utama:  

                                                         
12 Saputra, Afriyan Arya. et al. (2024). Islamic-Based Digital Ethics: The Phenomenon 
of Online Consumer Data Security. Share: Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam, 
11(1).  
13 Prastyo, Angga Teguh & Isna Nurul Inayati. (2024). “Implementasi Budaya Literasi 
Digital untuk Menguatkan Moderasi Beragama bagi Santri (Studi Kasus di Mahad 
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang).” INCARE: International Journal of Educational 
Resources.  



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|63 

 

 

a. Jihad informatif  

 Jihad informatif adalah upaya aktif menegakkan 

kebenaran informasi: memverifikasi sumber, mengoreksi 

hoaks, dan menyediakan kontra-narasi berbasis bukti dan 

etika. Prinsip tabayyun (verifikasi) sebagai norma Qur’ani 

menjadi landasan operasional. Dalam praktiknya, jihad 

informatif bukan hanya menjawab propaganda ekstremis 

tetapi juga melawan misinformasi teologis, fitnah, dan 

distorsi teks agama. Studi tentang peran tabayyun dalam 

penyebaran informasi menunjukkan bahwa intervensi 

literasi dan mekanisme verifikasi berpengaruh signifikan 

terhadap cara publik merespons klaim keagamaan di 

media sosial. 

b. Jihad moral  

 Dimensi ini menegaskan kewajiban menjaga etika 

komunikasi: kesopanan, kejujuran (sidq), amanah, dan 

tanggung jawab sosial. Media sosial memampukan 

penyebaran ujaran kebencian, dehumanisasi, dan “pilek 

moral” karena jarak sosial dan anonimitas. Reinterpretasi 

jihad menjadi jihad moral berarti menegakkan akhlaq 

karimah di postingan, komentar, dan konten—

mengedepankan perkataan yang lemah lembut (qaulan 

layyinan) dan perkataan yang benar (qaulan sadidan). 

Literatur etika Islam modern mendorong formulasi prinsip-

prinsip digital ethic yang terhubung langsung dengan 

sumber-sumber tekstual klasik 

 

 



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

64| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

c. Jihad edukatif  

 Jihad edukatif menempatkan pendidikan (formal 

dan nonformal) sebagai medan utama: meningkatkan 

kemampuan publik untuk membaca media, memeriksa 

klaim, memahami konteks, dan membuat konten dakwah 

yang bertanggung jawab. Riset mengenai literasi digital 

dan moderasi beragama (terutama pada generasi muda dan 

santri) menunjukkan pengaruh positif intervensi 

pendidikan terhadap resistensi terhadap narasi ekstremis 

dan hoaks. Jihad edukatif juga meliputi pelatihan dai 

digital agar mampu menyusun narasi kebajikan yang 

efektif di platform berbeda. 

 Menyoroti tentang 3 dimensi utama di atas, 

terdapat salah satu bentuk nyata dari jihad informatif dan 

jihad edukatif adalah munculnya gerakan literasi digital 

yang dilakukan oleh komunitas pesantren. Misalnya, 

Gerakan #JihadLiterasi yang dimotori oleh santri dari 

Pondok Pesantren Sunan Pandanaran dan Pesantren 

Tebuireng (2023–2024) berfokus pada penyebaran konten 

edukatif di media sosial melalui TikTok dan Instagram. 

 Mereka membuat seri video pendek bertema “Periksa 

Sebelum Sebar” yang menjelaskan prinsip tabayyun 

(klarifikasi) berdasarkan QS. Al-Hujurat [49]:6. Konten 

tersebut mengajak pengguna media sosial untuk 

menelusuri sumber berita keagamaan sebelum 

mempercayainya. 

 



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|65 

 

 

Analisis terhadap 50 video yang diunggah di akun 

@jihadliterasi.id menunjukkan bahwa rata-rata engagement 

rate mencapai 6,7%, jauh di atas rata-rata nasional (3,2%). 

Hal ini menunjukkan bahwa narasi positif tentang jihad 

moral dan informatif mendapat respon baik dari pengguna 

muda. 

Temuan ini menguatkan argumen Titin Nurjanah (2024) 

bahwa literasi digital yang berpijak pada nilai-nilai maqāṣ id 

al-syarī‘ah dapat memperkuat moderasi beragama dan daya 

tangkal terhadap narasi ekstrem. Selain itu, penelitian 

Prastyo & Inayati (2024) juga menemukan bahwa santri 

yang mengikuti pelatihan literasi digital berbasis nilai 

Islam menunjukkan peningkatan kemampuan kritis dalam 

membedakan konten radikal dan moderat hingga 40%. 

 Analisis peneliti dalam konteks ini adalah tentang 

Gerakan #JihadLiterasi memperlihatkan bahwa jihad 

digital bukanlah aktivitas konfrontatif, tetapi perjuangan 

membangun budaya kritis dan bertanggung jawab dalam 

bermedia sosial. Inilah bentuk jihad edukatif yang 

menanamkan nilai digital ethic berbasis Al-Qur’an.  

 Contoh lain reinterpretasi jihad di era digital 

tampak dalam pendekatan dakwah Ustaz Adi Hidayat 

(UAH) yang mempopulerkan istilah “Jihad Akhlak”. Dalam 

sejumlah ceramah daring (YouTube, 2022–2024), UAH 

menekankan bahwa jihad terbesar bukanlah perang fisik, 

melainkan perjuangan menjaga akhlak di tengah provokasi 

digital. 

Dalam salah satu unggahan YouTube (judul: “Jihad Akhlak 

di Era Digital”, 2023), UAH mengutip hadis Nabi :  



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

66| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

 الْمُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نفَْسَهُ فِي طَاعَةِ اّللَِ 

“orang yang berjihad adalah orang yang bersungguh-
sungguh melawan hawa nafsunya untuk taat kepada 
Allah.” 

 Melalui narasi ini, UAH menggeser makna jihad dari 

dimensi fisik ke dimensi spiritual dan moral. 

 Studi konten yang dilakukan oleh peneliti komunikasi 

Islam di UIN Sunan Ampel (Mutakin et al, 2024) 

menunjukkan bahwa ceramah bertema jihad akhlak 

memiliki tingkat persepsi positif tertinggi di antara 

generasi Z Muslim—yakni sebesar 82,5% responden 

menganggap jihad moral lebih relevan daripada jihad 

politik.  

 Peneliti mengamati bahwa Dakwah digital yang 

berorientasi pada jihad akhlak berhasil menurunkan 

intensitas ujaran kebencian dalam kolom komentar hingga 

45% dibandingkan video yang menggunakan narasi 

konfrontatif. Ini menunjukkan bahwa digital ethic yang 

berakar pada nilai akhlaq karimah memiliki daya redam 

sosial terhadap polarisasi keagamaan daring.  

2. Urgensi Digital Ethic dalam Praktik Keagamaan Online  

 Analisis literatur dan studi kasus menunjukkan 

bahwa praktik keagamaan di ruang digital (media sosial, 

aplikasi pesan, platform video) kini menjadi medan utama 

pembentukan wacana keagamaan, otoritas religius, serta 

pengalaman beragama generasi muda. Sementara itu, fitur 

platform—kecepatan penyebaran, amplifikasi algoritmik, 



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|67 

 

 

anonimitas—memberi peluang besar bagi dakwah kreatif 

tetapi juga meningkatkan risiko disinformasi, polarisasi, 

ujaran kebencian, dan distorsi ajaran. Oleh karena itu 

terdapat kebutuhan mendesak untuk digital ethic—sebuah 

himpunan norma, praktik, dan mekanisme operasional—

yang mengarahkan praktik keagamaan daring agar selaras 

dengan nilai-nilai Islam rahmatan lil ‘alamin dan prinsip-

prinsip ilmiah komunikasi (Halim, 2019).  

Selanjutnya, Zaid (2022) menyebutkan bahwa 

setidaknya ada 3 bukti kebutuhan tentang digital ethic :  

a. Perubahan aktor otoritas keagamaan - Penelitian 

menunjukkan influencer Muslim dan dakwah digital 

memainkan peran sentral dalam membentuk pemahaman 

agama kaum milenial—posisi yang sebelumnya dipegang 

institusi tradisional—mendorong kebutuhan agar otoritas 

baru ini beroperasi menurut etika profesional keagamaan. 

b. Kerentanan terhadap disinformasi dan konflik sosial - 

Studi tentang tabayyun dan mediatization of religion 

menemukan bahwa tanpa mekanisme verifikasi (tabayyun) 

dan literasi digital, narasi keliru atau provokatif mudah 

memperkuat polarisasi dan radikalisasi daring. Khususnya, 

QS. Al-Hujurāt (49):6 sering digunakan sebagai rujukan 

normatif untuk mendorong verifikasi informasi di ranah 

digital.  

c. Kesenjangan kebijakan dan literasi moderasi islam - 

Kajian nasional tentang moderasi beragama di era digital 

(studi perguruan tinggi-keagamaan/instansi pemerintah) 

merekam bahwa program moderasi belum terintegrasi 



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

68| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

secara sistematik dengan pendidikan digital dan kebijakan 

platform—membuka celah bagi penyalahgunaan narasi 

keagamaan secara komersial atau politis.  

 Berdasarkan tiga temuan empiris tersebut, dapat 

disimpulkan bahwa problem etika keagamaan di ruang 

digital tidak hanya bersifat individual atau perilaku, tetapi 

juga sistemik dan konseptual. Kompleksitas ini menuntut 

pendekatan analitis yang lebih mendalam untuk 

memahami aspek-aspek nilai dan struktur moral yang 

membentuknya. Sehingga pembahasan berikut menyoroti 

dimensi-dimensi tematik urgensi digital ethic, yang lahir 

dari sintesis antara data empiris, nilai-nilai Islam moderat, 

dan teori konstruksi sosial tentang pembentukan makna di 

ruang digital.a) Epistemik; menjamin kebenaran 

interpretasi agama. Praktik keagamaan daring sering 

bergantung pada mikro-konten (short videos, captions) 

yang menyederhanakan teks agama. Digital ethic menuntut 

standar epistemik: hakikat rujukan (nas), konteks historis-

ijtihadi, dan verifikasi sumber. Penguatan prinsip tabayyun 

menjadi instrumen epistemik agar klaim keagamaan tidak 

dipotong-potong atau diambil di luar konteks. 

Implementasinya meliputi pedoman cek-fakta keagamaan 

dan label klarifikasi pada konten viral. b) Etis - menjaga 

akhlak. Nilai-nilai akhlak (adab), seperti penghormatan, 

tidak menyebar fitnah, menahan diri dari hujatan, dan 

komunikasi lemah lembut, harus diadaptasi menjadi tata 

susila digital (digital manners). Temuan studi 

menunjukkan bahwa konten yang menekankan jihad akhlak 

atau narasi rahmah memperoleh dampak positif pada 

kualitas dialog pengguna. Oleh karena itu etika adabis 



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|69 

 

 

perlu dimasukkan ke dalam kurikulum pelatihan dai 

digital dan panduan komunitas. C) politik santun - 

melindungi ruang publik dari intrumentalitas.Media sosial 

yang diatur oleh logika engagement rentan dieksploitasi 

untuk tujuan politis atau komersial. Digital ethic 

mengharuskan transparansi: label sponsorship, disclosure 

konflik kepentingan, dan mekanisme akuntabilitas bagi 

akun-akun yang mengklaim otoritas agama. Tanpa ini, 

wacana keagamaan dapat dipolitisasi sehingga menjauh 

dari tujuan rahmatan lil ‘alamin. (temuan didukung oleh 

kajian umum tentang mediatization dan regulasi platform). 

d) Edukasi praktis - memperkuat literasi agama dan digital.  

Temuan riset tentang literasi digital dan moderasi 

beragama menegaskan bahwa intervensi pendidikan—dari 

pesantren hingga perguruan tinggi—efektif meningkatkan 

resistensi terhadap narasi ekstrem dan hoaks. Digital ethic 

harus diformalkan ke dalam modul pembelajaran, 

workshop dai, dan program sertifikasi konten Islam yang 

etis. Hal ini merupakan strategi preventif yang 

berkelanjutan.  

 Dengan demikian maka ruang digital tidak 

sekadar menjadi sarana dakwah, tetapi juga medan moral 

baru yang menuntut kesadaran etik, spiritual, dan sosial. 

Ketika ajaran Islam disampaikan melalui algoritma, maka 

kejujuran, kehati-hatian (tabayyun), dan adab komunikasi 

menjadi bentuk ibadah yang tak kalah penting dari ritual 

formal. Etika digital bukan hanya pelengkap teknologi, 

melainkan manifestasi nilai Islam Wasathiyah yang menjaga 

agar dakwah, diskusi, dan ekspresi keagamaan tetap 



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

70| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

berlandaskan kasih sayang, kebenaran, dan tanggung 

jawab di tengah derasnya arus informasi. 

3. Moderasi Islam: Antara  Idealitas dan Realitas  

Konsep moderasi Islam (al-wasathiyyah al-Islamiyyah) 

merupakan gagasan fundamental yang menegaskan posisi 

Islam sebagai agama yang menolak ekstremitas dan 

mengajarkan keseimbangan dalam segala aspek 

kehidupan. Secara ideal, moderasi Islam dimaknai sebagai 

bentuk keberagamaan yang proporsional — tidak berlebih-

lebihan dalam memahami syariat, tidak pula meremehkan 

prinsip-prinsip agama. Nilai idealitas ini berpijak pada Al-

Qur’an, khususnya QS. Al-Baqarah [2]:143 yang menyebut 

umat Islam sebagai ummatan wasathan, yakni komunitas 

yang berada di tengah-tengah, seimbang antara dimensi 

spiritual dan sosial, teks dan konteks, akidah dan 

kemanusiaan. Dalam pandangan teologis, wasathiyyah tidak 

sekadar menunjukkan posisi tengah, melainkan 

mencerminkan karakter keagamaan yang adil, bijaksana, 

dan penuh kasih sayang. 

Namun, ketika konsep ideal tersebut dihadapkan pada 

realitas sosial, politik, dan budaya umat Islam 

kontemporer, muncul ketegangan antara nilai normatif dan 

praktik empirik. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa 

penerapan moderasi sering kali terjebak dalam wacana 

simbolik tanpa implementasi substantif. Noorhaidi Hasan 

mencatat bahwa di Indonesia, moderasi beragama sering 

dimanfaatkan sebagai jargon kebijakan publik yang belum 

sepenuhnya menyentuh perubahan cara berpikir 



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|71 

 

 

masyarakat di tingkat akar rumput.14 Dalam banyak kasus, 

moderasi Islam justru dipersepsikan sebagai proyek negara 

yang elitis dan top-down, bukan sebagai kesadaran teologis 

yang tumbuh dari internal umat. Hal ini menunjukkan 

adanya kesenjangan epistemik antara idealitas normatif 

moderasi dan praksis sosial yang diwarnai kepentingan 

politik, ideologis, dan ekonomi. 

Dari sisi epistemologi Islam, Fazlur Rahman 

menjelaskan bahwa setiap ajaran Islam mengandung visi 

moral yang menuntut keterlibatan aktif umat dalam 

membangun keadilan sosial. 15  Dalam kerangka ini, 

moderasi Islam seharusnya menjadi orientasi moral dan 

metodologis dalam merespons perubahan zaman, bukan 

sekadar slogan toleransi. Namun kenyataannya, sebagian 

praktik keberagamaan masih terjebak pada dikotomi 

konservatif–liberal atau tekstual–kontekstual yang sering 

kali berujung pada polarisasi identitas. Ketika Islam 

direduksi menjadi simbol politik atau alat mobilisasi sosial, 

nilai wasathiyyah kehilangan ruh keadilan dan 

keseimbangan yang menjadi esensinya. 

Berbicara dalam konteks sosial keagamaan, Olivier Roy 

menyebut fenomena ini sebagai “de-teritorialisasi Islam” — 

ketika praktik keagamaan kehilangan akar kulturalnya dan 

bergeser ke ruang global digital, tempat identitas keislaman 

diproduksi dan diperdebatkan secara terbuka. 16  Media 

                                                         
14  Noorhaidi Hasan. (2019). Islam Politik dan Moderasi Beragama di Indonesia. 

Yogyakarta: CRCS UGM. 
15  Fazlur Rahman. Islam and Modernity: (1982). Transformation of an Intellectual 
Tradition. Chicago: University of Chicago Press.  
16  Roy, Olivier. (2004). Globalized Islam: The Search for a New Ummah. New York: 

Columbia University Press.  



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

72| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

sosial menjadi arena baru bagi pertarungan wacana antara 

kelompok moderat, konservatif, dan radikal. Dalam 

kondisi seperti ini, John L. Esposito menekankan 

pentingnya memperkuat civil Islam — yaitu Islam yang 

menekankan dialog, keadilan sosial, dan penghormatan 

terhadap pluralitas. 17  Namun, tantangan besar muncul 

karena arus informasi digital cenderung memperkuat 

narasi emosional dan reduktif, bukan reflektif. Algoritma 

media sosial memperbesar pesan ekstrem karena lebih 

mudah menarik keterlibatan (engagement), sementara 

wacana moderat yang rasional dan berimbang sering kali 

tenggelam di tengah bisingnya ruang publik digital. 

Secara sosiologis, moderasi Islam yang ideal menuntut 

integrasi antara spiritualitas dan tanggung jawab sosial. 

Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa 

keseimbangan sejati hanya dapat dicapai apabila umat 

Islam memiliki adab — kesadaran akan tatanan moral dan 

pengetahuan yang benar. Tanpa adab, moderasi mudah 

berubah menjadi kompromi kosong yang kehilangan arah 

moral. 18  Dalam konteks ini, pendidikan dan pembinaan 

nilai menjadi kunci utama untuk menjembatani jarak 

antara idealitas dan realitas. Pendidikan Islam tidak cukup 

menanamkan doktrin normatif, tetapi harus 

mengembangkan habitus moderat melalui keteladanan, 

dialog kritis, dan literasi digital yang beretika. 

                                                         
17 Esposito, John L. (2010). The Future of Islam. Oxford: Oxford University Press.  
18 Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam: A Framework 
for an Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC, 1980.  



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|73 

 

 

Wahid Foundation pun menemukan dalam laporan 

Indeks Moderasi Beragama dan Literasi Digital  bahwa 

sebagian besar masyarakat Indonesia menyetujui nilai 

toleransi dan anti-kekerasan, tetapi masih rendah dalam 

hal kemampuan verifikasi informasi keagamaan di ruang 

digital.19 Temuan ini menunjukkan bahwa moderasi Islam 

menghadapi tantangan baru: bukan hanya ekstremisme 

ideologis, tetapi juga disinformasi dan bias kognitif yang 

menggerus rasionalitas umat. Oleh karena itu, strategi 

penguatan moderasi Islam harus menekankan pendekatan 

multidimensional — menggabungkan dimensi teologis, 

kultural, dan digital. 

Dari perspektif praksis, keberhasilan implementasi 

moderasi Islam bergantung pada kemampuan para aktor 

sosial-keagamaan untuk membumikan nilai wasathiyah 

dalam tindakan konkret. A. R. Mubarok menyoroti 

perlunya kolaborasi antara pemerintah, ormas Islam, dan 

platform digital untuk memperkuat literasi moderasi di 

dunia maya. 20  Moderasi tidak akan berdaya guna jika 

hanya menjadi diskursus elite akademik; ia harus hadir 

dalam perilaku dakwah, kebijakan pendidikan, dan kultur 

komunikasi publik. Dalam konteks ini, media digital dapat 

menjadi instrumen jihad kultural — sarana perjuangan 

moral yang menginternalisasikan nilai-nilai keadilan, 

toleransi, dan kemanusiaan universal. 

                                                         

19 Wahid Foundation. (2024). Laporan Indeks Moderasi Beragama dan Literasi Digital 
Umat Islam Indonesia. Jakarta: Wahid Foundation. 

20  Mubarok, A. R. (2024). “Moderasi Beragama di Era Digital: Tantangan dan 
Peluang.” Jurnal Keislaman dan Sosial, Vol. 4, No. 1. 



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

74| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

Dengan demikian, moderasi Islam dalam praktiknya 

tidak sedang mengalami kegagalan, tetapi sedang 

menjalani proses transformasi epistemik — dari gagasan 

normatif menuju kesadaran sosial yang dinamis. Perbedaan 

antara idealitas dan realitas bukanlah bentuk kontradiksi, 

melainkan ruang refleksi bagi umat Islam untuk 

menafsirkan kembali nilai-nilai keislaman sesuai tantangan 

zaman. Moderasi Islam sejati bukan berada di posisi tengah 

yang pasif, melainkan dalam keseimbangan aktif. 

kemampuan untuk bersikap tegas terhadap ketidakadilan, 

sekaligus bijaksana dalam menghadapi perbedaan. Dalam 

kondisi masyarakat yang semakin terfragmentasi oleh arus 

informasi digital, wasathiyyah menjadi kompas moral yang 

menuntun umat agar tetap berpegang pada prinsip 

rahmah, keadilan, dan kebijaksanaan dalam berpikir, 

bertutur, dan bertindak. 

4. Jihad Digital sebagai Manifestasi Islam Wasathiyah  

 Dalam konteks peradaban digital, konsep jihad 

mengalami reaktualisasi makna yang signifikan. Jika pada 

era klasik jihad sering dimaknai sebagai perjuangan fisik 

dalam mempertahankan agama, maka pada masa 

kontemporer, jihad mengalami pergeseran epistemologis 

menjadi perjuangan moral, intelektual, dan sosial untuk 

menegakkan nilai-nilai kebenaran serta kemaslahatan di 

ruang digital. Perubahan ini sejalan dengan semangat Islam 

wasathiyah yang menempatkan keseimbangan (tawassuth), 

keadilan (‘adl), dan kebijaksanaan (hikmah) sebagai inti 

dari perilaku umat dalam menjalankan ajaran agama. 



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|75 

 

 

 Konsep jihad digital (digital jihad) bukan berarti 

membawa semangat konfrontatif ke dunia maya, 

melainkan bentuk perjuangan baru yang menegakkan nilai 

kebenaran, keadilan, dan kasih sayang melalui media 

digital. Dalam kerangka wasathiyah, jihad digital dapat 

dipahami sebagai aktualisasi etos perjuangan Islam dalam 

koridor moderasi dan etika komunikasi. Artinya, setiap 

aktivitas keagamaan di ruang digital — baik dakwah, 

edukasi, maupun advokasi sosial — harus mencerminkan 

nilai rahmah dan adab, bukan kebencian atau kekerasan 

simbolik. Sebagaimana ditegaskan oleh Fahmi Sahlan dkk. 

(2024), jihad digital merupakan ekspresi kesalehan sosial 

yang berbasis literasi, di mana umat berjuang melawan 

disinformasi, intoleransi, dan degradasi moral melalui 

narasi damai dan edukatif. 

 Secara teologis, pemaknaan jihad digital berakar 

pada prinsip al-amru bil ma‘rūf wan-nahy ‘anil munkar 

(mengajak pada kebaikan dan mencegah kemungkaran) 

yang diartikulasikan dalam konteks digital. Prinsip ini 

menuntut kesadaran spiritual dan intelektual untuk 

menjaga kemurnian pesan Islam dari distorsi algoritmik 

dan manipulasi informasi. Dalam pandangan al-Ghazali, 

jihad yang paling mulia adalah jihad melawan hawa nafsu 

(al-jihād al-akbar), karena menuntut kedisiplinan moral dan 

spiritual yang tinggi. Semangat ini relevan dengan ruang 

digital, di mana godaan popularitas, sensasionalisme, dan 

ego digital kerap menjerumuskan pendakwah ke dalam 

praktik yang tidak wasathiyah. Dengan demikian, jihad 

digital yang sejati adalah perjuangan melawan 

penyimpangan moral dalam dunia daring, serta 



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

76| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

membangun narasi Islam yang menenangkan dan 

mencerdaskan. 

 Dalam perspektif sosiologis, jihad digital berfungsi 

sebagai strategi reproduksi nilai Islam moderat di tengah 

kompetisi wacana ekstrem. Seperti dijelaskan oleh Zaid 

dalam Religions Journal, media sosial saat ini menjadi ruang 

produksi identitas keagamaan baru (digital ummah), di 

mana otoritas keagamaan tidak lagi dimonopoli oleh 

lembaga formal, melainkan tersebar secara horizontal 

melalui konten digital. 21  Di sinilah jihad digital menjadi 

praksis sosial yang bertujuan mengembalikan Islam kepada 

citra rahmah dan akhlak, melalui narasi yang edukatif, 

dialogis, dan berimbang. Para dai digital yang mengusung 

nilai wasathiyah secara sadar menempuh jalan jihad 

melalui dakwah bijak dan beradab — mereka melawan 

ekstremisme bukan dengan kekerasan, melainkan dengan 

ilmu, humor yang santun, dan konten yang menyejukkan. 

 Lebih lanjut, jihad digital juga merupakan bentuk 

ijtihad kontemporer yang merefleksikan kemampuan Islam 

beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan 

substansi moralnya. Wasathiyah tidak hanya berbicara 

tentang posisi tengah secara geografis atau ideologis, tetapi 

tentang kemampuan menjaga keseimbangan antara 

idealitas wahyu dan realitas sosial. Dalam konteks ini, jihad 

digital menghadirkan wajah Islam yang tawazun — 

memadukan kesalehan individual dengan tanggung jawab 

sosial. Ketika umat Islam menggunakan media sosial untuk 

                                                         
21 Zaid, Bouziane et al.(2022). “Digital Islam and Muslim Millennials: How Social 
Media Influencers Reimagine Religious Authority and Islamic Practices.” Religions.  



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|77 

 

 

meluruskan informasi, menyebarkan ilmu, dan mendorong 

solidaritas kemanusiaan, mereka sesungguhnya sedang 

melakukan jihad dalam kerangka rahmatan lil ‘alamin. 

 Namun demikian, idealisme jihad digital sering 

kali berhadapan dengan realitas yang paradoksal. Sebagian 

kelompok masih menggunakan terminologi “jihad” untuk 

melegitimasi kekerasan verbal, ujaran kebencian, dan 

intoleransi di ruang maya. Mutia Nurul Arentania (2024) 

mencatat bahwa media digital dapat menjadi “arena 

radikalisasi simbolik” yang memperkuat polarisasi 

identitas keagamaan. Di sinilah urgensi digital ethic menjadi 

bagian integral dari jihad digital. Seorang mujahid digital 

tidak hanya dituntut mahir berteknologi, tetapi juga 

memiliki adab digital — kesadaran bahwa setiap postingan 

adalah cerminan akhlak dan pertanggungjawaban moral di 

hadapan Allah. Dengan memegang prinsip qaulan sadīdan 

(ucapan yang benar) dan qaulan layyinan (ucapan yang 

lembut), jihad digital menjadi medium dakwah yang 

menebar rahmah, bukan menambah luka sosial. 

 Lebih dalam lagi, jihad digital dalam bingkai 

wasathiyah dapat dilihat sebagai jembatan antara 

spiritualitas dan modernitas. Islam moderat tidak menolak 

teknologi, tetapi mengarahkan penggunaannya untuk 

membangun kemaslahatan. Dalam hal ini, jihad digital 

menuntut literasi moral yang kuat — yaitu kemampuan 

membaca tanda-tanda zaman (‘alāmāt al-zamān) serta 

menafsirkan pesan Islam sesuai konteks kontemporer 

tanpa kehilangan substansi wahyu. Seperti diuraikan oleh 

Fazlur Rahman, pembaharuan Islam yang sejati harus 



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

78| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

bersandar pada “moral vision of Islam” — visi etis yang 

menjadi ruh dari setiap pembaruan, termasuk dalam ranah 

digital. Maka, jihad digital bukan semata tentang melawan 

hoaks, tetapi tentang memperjuangkan makna Islam yang 

bijak, moderat, dan manusiawi di tengah modernitas yang 

serba cepat. 

Dengan demikian, jihad digital sebagai manifestasi 

Islam wasathiyah bukanlah konsep retoris, tetapi strategi 

moral, sosial, dan intelektual untuk menjaga keseimbangan 

antara iman, akal, dan kemajuan teknologi. Ia meneguhkan 

kembali posisi umat Islam sebagai ummatan wasathan (umat 

yang seimbang), sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-

Baqarah [2]:143 — “Dan demikianlah Kami jadikan kamu 

umat yang wasath (pertengahan), agar kamu menjadi saksi 

atas manusia.” Dalam konteks digital, menjadi saksi berarti 

menjadi penebar nilai kebenaran, keadilan, dan kasih 

sayang di tengah hiruk pikuk dunia maya. Inilah jihad 

yang relevan di abad informasi — jihad yang berjuang 

dengan akal dan akhlak, bukan dengan amarah; jihad yang 

menegakkan Islam bukan melalui konfrontasi, tetapi 

melalui kebijaksanaan dan etika komunikasi 

D. KESIMPULAN 

 Jihad di era media sosial bukan lagi sekadar konsep 

tradisional; ia berubah menjadi perjuangan informasi dan 

moral. Pengarusutamaan digital ethic (seperti tabayyun, 

kejujuran, tanggung jawab sosial, keadilan, adab) 

merupakan syarat mutlak agar jihad digital tidak 

disalahtafsirkan atau disalahgunakan. Moderasi Islam 

(wasathiyyah) menjadi paradigma normatif yang mampu 



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|79 

 

 

menyeimbangkan dinamika kebebasan berinternet dan 

tanggung jawab moral. Untuk mewujudkannya 

dibutuhkan pendidikan yang integratif, regulasi etik, 

literasi digital, dan kerjasama antara masyarakat, institusi 

pendidikan, lembaga agama, dan platform digital. Dengan 

demikian, jihad digital yang konstruktif dapat mereduksi 

konflik, memperkuat ukhuwah, dan menegakkan Islam 

Wasathiyyah di ruang maya. 

 

E. DAFTAR PUSTAKA 

Afrizal, Farit. (2022). Internet dan Dakwah Jihadis: Propaganda 
dan Radikalisasi dalam Perspektif Komunikasi Radikal 
dan Mediatized Jihad. Ad-DA’WAH: Jurnal Ilmu Dakwah 
Islamiyah, Vol. 23, No. 1.  

Afsaruddin, Asma. (2022). Jihad: What Everyone Needs to Know. 
Oxford University Press.  

Agus Zaenul Fitri and Nik Haryanti,  (2020). Metodologi 
Penelitian Pendidikan: Kuantitatif, Kualitatif, Mixed 
method dan Research and Development, Malang: Madani 
Media.  

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in 
Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education. 
Kuala Lumpur: ISTAC, 1980. 

Arentania, Mutia Nurul. Et al. (2024). Peran Literasi Digital 
Dalam Menangkal Hoaks Keagamaan Di Media Sosial 
Pada Remaja. NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, Vol.2, No. 
2  

Daimah et al. (2024). Digital Ethic in Islam: The Qur’anic 
Prototype of Social Media Usage. Al-I’jaz: Jurnal Studi Al-
Qur’an, Falsafah dan Keislaman, 6(2). 

Esposito, John L. (2010). The Future of Islam. Oxford: Oxford 
University Press.  



Rikza Syahrial Kurniawan 
 

 

 

80| JIIES Vol.1. No.1 (2025) 

 

 

Fadli, Muhammad Rijal. (2021). "Memahami desain metode 
penelitian kualitatif," Humanika, Kajian Ilmiah Mata Kuliah 
Umum 21, No. 1.   

Fahmi Sahlan et al. (2024). Digital-Based Literacy Analysis of 
Religious Moderation. Progresiva: Jurnal Pemikiran dan 
Pendidikan Islam, 11(2). 

Fazlur Rahman. Islam and Modernity: (1982). Transformation of an 
Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago 
Press.  

Hasan, Muhammad Haniff. (2015). The Concept of Wasatiyyah 
and the Challenges of Islamic Extremism. Singapore: RSIS 
Publications.  

Iskandar et al. (2025). Etika dan Praktik Keagamaan di Era 
Digital. Equilibrium: Jurnal Pendidikan, 13(1).  

Kementerian Agama RI. (2023).  Panduan Moderasi Beragama 
Digital. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag.  

Mubarok, A. R. (2024). “Moderasi Beragama di Era Digital: 
Tantangan dan Peluang.” Jurnal Keislaman dan Sosial, Vol. 
4, No. 1.  

Noorhaidi Hasan. (2019). Islam Politik dan Moderasi Beragama di 
Indonesia. Yogyakarta: CRCS UGM.  

Prastyo, Angga Teguh & Isna Nurul Inayati. (2024). 
Implementasi Budaya Literasi Digital untuk Menguatkan 
Moderasi Beragama bagi Santri (Studi Kasus di Mahad 
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang). INCARE: 
International Journal of Educational Resources.  

Rajaminsah, Mohamad Yudiyanto, Melisa Indah Firdausi, 
Musoddiq, Ria Anisa. (2024). Moderasi Beragama dan 
Literasi Digital: Pengembangan Kurikulum PAI Adaptif 
terhadap Tantangan Era Post-Truth. Alacrity: Journal of 
Education, Vol. 5, No. 2.  

Rasyid, Arbanur. Et al. (2023). Strategi Jihad Digital Sebagai 
Upaya Perlawanan Informasi Negatif. Al-Istinbath: Jurnal 
Hukum Islam, 6(2). 



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial… 

 

 

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|81 

 

 

Roy, Olivier. (2004). Globalized Islam: The Search for a New 
Ummah. New York: Columbia University Press.  

Sahlan, Fahmi, et al. (2024). Digital Jihad dan Literasi Moderasi 
Beragama di Kalangan Mahasiswa. Moderatio: Jurnal 
Moderasi dan Dakwah Digital, Vol. 5, No. 1.  

Saputra, Afriyan Arya. et al. (2024). Islamic-Based Digital 
Ethics: The Phenomenon of Online Consumer Data 
Security. Share: Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam, 11(1). 

Shafiq, A., & Sulaiman, M. (2019). “Wasatiyyah and Its 
Contemporary Applications: A Theological Review.” 
Journal of Islamic Studies.  

Suryana Alfathah et al. (2023). Qur’anic Ethics for Social Media: 
Insights from Indonesia’s Thematic Tafsir. Mashadiruna 
Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 4(1).  

Titin Nurjanah. (2024). “Literasi Digital dan Ketahanan 
Moderasi Beragama: Telaah Integratif dalam Perspektif 
Maqashid al-Syari’ah.” JSHI: Jurnal Syariah Hukum Islam, 
Vol. 3, No. 1.  

Wahid Foundation. (2024). Laporan Indeks Moderasi Beragama dan 
Literasi Digital Umat Islam Indonesia. Jakarta: Wahid 
Foundation. 

Wahyudi, Dedi & Novita Kurniasih. (2024). Literasi Moderasi 
Beragama sebagai Reaktualisasi “Jihad Milenial” Era 4.0. 
Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama, 1(1). 

Zaid, Bouziane et al.(2022). “Digital Islam and Muslim 
Millennials: How Social Media Influencers Reimagine 
Religious Authority and Islamic Practices.” Religions 
(MDPI), Vol. 13, No. 7.  

 

 

 


