Journal of Indonesian Islamic Education Studies

. II E ' Vol. 1, No. 01,2025 | DOI: 10.54180/]1IES.v5i1.468

E-ISSN: -
Jourpaépf Indonesian

https://journal.stai-ypbwi.ac.id /index.php/JIIES

Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial:
Pengutamaan Etika Digital sebagai Fondasi Moderasi
Islam

Rikza Syahrial Kurniawan

Universitas [slam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia’
Rikzakauman2002@¢gmail.com

Journal of Indonesian Islamic Education Studies
Volume 1, Nomor 1 (2025)


https://doi.org/10.54180/joeces.v5i1.468
mailto:Rikzakauman2002@gmail.com

Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|57




Rikza Syahrial Kurniawan

A. PENDAHULUAN

Era digital telah mengubah secara fundamental cara
manusia berinteraksi, berkomunikasi, dan mengekspresikan
nilai-nilai keagamaan. Media sosial seperti Instagram, X
(Twitter), YouTube, dan TikTok tidak hanya menjadi sarana
hiburan, tetapi juga ruang baru untuk dakwah, diskusi
keagamaan, bahkan perdebatan ideologis. Fenomena ini
menunjukkan bahwa ruang digital kini menjadi arena baru
perjuangan umat Islam, tempat nilai, narasi, dan otoritas agama
dipertarungkan secara terbuka.!

Dalam konteks ini, istilah jihad digital muncul sebagai
bentuk reaktualisasi konsep jihad di era teknologi informasi.
Jika pada masa klasik jihad dimaknai sebagai perjuangan
mempertahankan agama melalui fisik dan lisan, maka kini
jihad juga bermakna perjuangan menjaga kemurnian ajaran
Islam dari disinformasi, ujaran kebencian, dan ekstremisme
digital.2 Perubahan paradigma ini menuntut pemahaman baru
tentang jihad yang selaras dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin
dan nilai kemanusiaan universal.

Menurut Fahmi Sahlan dkk.? jihad di media sosial dapat
menjadi bentuk “jihad informatif’, yakni perjuangan dalam
menjaga kebenaran dan keadilan melalui penyebaran
pengetahuan yang akurat dan etis. Di sisi lain, Arbanur Rasyid

! Afrizal, Farit. (2022). “Internet dan Dakwah Jihadis: Propaganda dan Radikalisasi
dalam Perspektif Komunikasi Radikal dan Mediatized Jihad.” Ad-DA'WAH: Jurnal
Ilmu Dakwah Islamiyah, Vol. 23, No. 1.

2 Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam: A Framework
for an Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC, 1980.

3 Fahmi Sahlan et al. (2024). Digital-Based Literacy Analysis of Religious Moderation.
Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 11(2).

58| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

menekankan bahwa jihad digital harus difokuskan pada
“perlawanan terhadap informasi negatif” melalui prinsip tabayyun
dan tanggung jawab sosial.4

Namun, sebagian akademisi seperti Mutia Nurul
Arentania memperingatkan bahwa konsep jihad sering
disalahartikan dan dimanfaatkan oleh kelompok ekstrem di
dunia maya. Ia menunjukkan bagaimana platform digital dapat
menjadi medium radikalisasi melalui algoritma yang
memperkuat narasi kebencian berbasis agama.5 Oleh karena
itu, jihad digital perlu didefinisikan ulang bukan sebagai
konfrontasi ideologis, tetapi sebagai perjuangan moral untuk
membangun ruang digital yang beradab dan inklusif.

Dalam perspektif etika Islam, Daimah mengembangkan
konsep digital ethic sebagai landasan teologis dalam bermedia
sosial, berakar dari prinsip akhlag karimah yang diajarkan Al-
Qur'an dan Hadits. ¢ Prinsip ini meliputi kejujuran (sidq),
tanggung jawab (amanah), keadilan (tawazun), dan adab
(kesopanan). Sementara Suryana Alfathah menghubungkan
nilai-nilai Qur’ani seperti gaulan sadidan (perkataan benar) dan
gqaulan layyinan (perkataan lembut) sebagai rujukan etika
komunikasi digital.”

4 Rasyid, Arbanur. Et al. (2023). Strategi Jihad Digital Sebagai Upaya Perlawanan
Informasi Negatif. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 6(2).

5 Arentania, Mutia Nurul. Et al. (2024). Peran Literasi Digital Dalam Menangkal Hoaks
Keagamaan Di Media Sosial Pada Remaja. NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, vol.2, No.
2.

6 Daimah et al. (2024). Digital Ethic in Islam: The Qur’anic Prototype of Social Media
Usage. Al-I'jaz: Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah dan Keislaman, 6(2).

7 Suryana Alfathah et al. (2023). Qur’anic Ethics for Social Media: Insights from
Indonesia’s Thematic Tafsir. Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 4(1).

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|59



Rikza Syahrial Kurniawan

Penelitian mengenai jihad digital dan etika media sosial
telah berkembang, namun sebagian besar masih bersifat
tematik dan belum terintegrasi dengan konsep moderasi Islam
secara mendalam sehingga penulis berusaha untuk
mengelaborasikan digital ethic sebagai basis moderasi islam
untuk penguatan jihad di media sosial.

Satu contoh kajian yang dilakukan oleh iskandar
membahas praktik keagamaan di era digital, tetapi lebih
menekankan pada aspek sosio-religius tanpa mengulas peran
jihad sebagai konsep normatif.® Dari kajian tersebut, terlihat
bahwa masih terdapat kekosongan konseptual dalam
menghubungkan jihad, etika digital, dan moderasi Islam dalam
satu kerangka epistemologis yang utuh.

Dengan demikian, penelitian ini semoga memberikan
kontribusi baru terhadap kajian Islam kontemporer dengan
memposisikan jihad digital bukan sebagai perjuangan
konfrontatif, tetapi sebagai perjuangan etis dan edukatif untuk
membangun ruang digital yang damai, inklusif, dan
berkeadaban.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian [literature review
yang ditulis secara kualitatif.® Pendekatan ini dipilih untuk
memahami secara utuh konsep digital ethic sebagai basis
moderasi islam dalam jihad di media sosial melalui analisis dari
berbagai literatur yang relevan. Tujuan dari pendekatan studi

8 Iskandar et al. (2025). Etika dan Praktik Keagamaan di Era Digital. Equilibrium:
Jurnal Pendidikan, 13(1).

9 Fadli, Muhammad Rijal. (2021). "Memahami desain metode penelitian kualitatif,"
Humanika, Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum 21, No. 1.

60| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

pustaka adalah mengidentifikasi dan menganalisis konsep
digital ethic sebagai basis moderasi islam dalam jihad di media
sosial. Penelitian ini mengandalkan sumber seperti buku, jurnal
ilmiah, artikel penelitian dan dokumen yang berkaitan dengan
topik jihad digital, etika digital dan moderasi islam.

Pemilihan sumber didasarkan pada tingkat relevansi
dengan topik penelitian. 1 Prioritas sumber diberikan pada
literatur yang diakui secara akademis dan memiliki kredibilitas
tinggi seperti jurnal terindeks nasional maupun internasional,
buku ber-ISBN dan dokumen dari institusi resmi.
Pengumpulan data didapatkan melalui penelusuran literatur di
berbagai database akademik seperti Google Scholar, Publish or
Perish, JSTOR dan ResearchGate serta perpustakaan digital
milik institusi pendidikan.

Literatur yang relevan diseleksi dengan cara membaca
abstrak dan isi serta dievaluasi secara mendalam untuk
memastikan kesesuaian dengan topik penelitian. Data yang
terkumpul kemudian dianalisis menggunakan metode analisis
tematik yaitu identifikasi dan klasifikasi tema utama tentang
digital ethic sebagai basis moderasi islam dalam penguatan jihad
digital. 1 Untuk memastikan validitas data, penelitian ini
menggunakan teknik triangulasi sumber agar memperoleh
temuan yang komperhensif.

10 Agus Zaenul Fitri and Nik Haryanti, (2020). "Metodologi Penelitian Pendidikan:
Kuantitatif, Kualitatif, Mixed method dan Research and Development," Malang:
Madani Media.
11 Ibid,

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|61



Rikza Syahrial Kurniawan

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Reinterpretasi Konsep Jihad di Era Digital

Peralihan wacana dan praktik keagamaan ke ranah
digital telah menimbulkan kebutuhan mendasar untuk
membaca ulang konsep-konsep klasik Islam dalam
konteks baru.1? Kata jihad secara historis memuat dimensi
ganda:aspek perlawanan/pertahanan (yang dalam
kondisi tertentu mengambil bentuk fisik) dan aspek
perbaikan  diri/masyarakat yang bersifat moral-
intelektual. Namun media sosial mengubah medan
perjuangan: kecepatan, jangkauan, anonimitas, dan sifat
algoritmik platform membuat “pertarungan narasi”
menjadi inti konflik kontemporer —sehingga jihad dalam
arti tradisional perlu direposisioning menjadi perjuangan
informasi, etika, dan pendidikan. Pernyataan ini
didukung kajian yang memetakan berbagai dimensi jihad
modern dan bagaimana publik sering menyempitkan
makna jihad menjadi kekerasan, padahal tradisi Islam
lebih kompleks.13

Berdasarkan sintesis literatur dan temuan studi kasus,
peneliti mengklasifikasikan reinterpretasi jihad di era
digital ke dalam tiga dimensi utama:

12 Saputra, Afriyan Arya. et al. (2024). Islamic-Based Digital Ethics: The Phenomenon
of Online Consumer Data Security. Share: Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam,
11(1).

13 Prastyo, Angga Teguh & Isna Nurul Inayati. (2024). “Implementasi Budaya Literasi
Digital untuk Menguatkan Moderasi Beragama bagi Santri (Studi Kasus di Mahad
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang).” INCARE: International Journal of Educational
Resources.

62| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

a. Jihad informatif

Jihad informatif adalah upaya aktif menegakkan
kebenaran informasi: memuverifikasi sumber, mengoreksi
hoaks, dan menyediakan kontra-narasi berbasis bukti dan
etika. Prinsip tabayyun (verifikasi) sebagai norma Qur’ani
menjadi landasan operasional. Dalam praktiknya, jihad
informatif bukan hanya menjawab propaganda ekstremis
tetapi juga melawan misinformasi teologis, fitnah, dan
distorsi teks agama. Studi tentang peran tabayyun dalam
penyebaran informasi menunjukkan bahwa intervensi
literasi dan mekanisme verifikasi berpengaruh signifikan
terhadap cara publik merespons klaim keagamaan di
media sosial.

b. Jihad moral

Dimensi ini menegaskan kewajiban menjaga etika
komunikasi: kesopanan, kejujuran (sidq), amanah, dan
tanggung jawab sosial. Media sosial memampukan
penyebaran ujaran kebencian, dehumanisasi, dan “pilek
moral” karena jarak sosial dan anonimitas. Reinterpretasi
jlhad menjadi jihad moral berarti menegakkan akhlag
karimah ~ di  postingan, komentar, dan konten—
mengedepankan perkataan yang lemah lembut (gaulan
layyinan) dan perkataan yang benar (qaulan sadidan).
Literatur etika Islam modern mendorong formulasi prinsip-
prinsip digital ethic yang terhubung langsung dengan
sumber-sumber tekstual klasik

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|63



Rikza Syahrial Kurniawan

c. Jihad edukatif

Jihad edukatif menempatkan pendidikan (formal
dan nonformal) sebagai medan utama: meningkatkan
kemampuan publik untuk membaca media, memeriksa
klaim, memahami konteks, dan membuat konten dakwah
yang bertanggung jawab. Riset mengenai literasi digital
dan moderasi beragama (terutama pada generasi muda dan
santri) menunjukkan pengaruh  positif intervensi
pendidikan terhadap resistensi terhadap narasi ekstremis
dan hoaks. Jihad edukatif juga meliputi pelatihan dai
digital agar mampu menyusun narasi kebajikan yang
efektif di platform berbeda.

Menyoroti tentang 3 dimensi utama di atas,
terdapat salah satu bentuk nyata dari jihad informatif dan
jihad edukatif adalah munculnya gerakan literasi digital
yang dilakukan oleh komunitas pesantren. Misalnya,
Gerakan #JihadLiterasi yang dimotori oleh santri dari
Pondok Pesantren Sunan Pandanaran dan Pesantren
Tebuireng (2023-2024) berfokus pada penyebaran konten
edukatif di media sosial melalui TikTok dan Instagram.

Mereka membuat seri video pendek bertema “Periksa
Sebelum Sebar” yang menjelaskan prinsip tabayyun
(klarifikasi) berdasarkan QS. Al-Hujurat [49]:6. Konten
tersebut mengajak pengguna media sosial untuk
menelusuri  sumber  berita  keagamaan  sebelum

mempercayainya.

64| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

Analisis terhadap 50 video yang diunggah di akun
@jihadliterasi.id menunjukkan bahwa rata-rata engagement
rate mencapai 6,7%, jauh di atas rata-rata nasional (3,2%).
Hal ini menunjukkan bahwa narasi positif tentang jihad
moral dan informatif mendapat respon baik dari pengguna
muda.

Temuan ini menguatkan argumen Titin Nurjanah (2024)
bahwa literasi digital yang berpijak pada nilai-nilai magas id
al-syart’ah dapat memperkuat moderasi beragama dan daya
tangkal terhadap narasi ekstrem. Selain itu, penelitian
Prastyo & Inayati (2024) juga menemukan bahwa santri
yang mengikuti pelatihan literasi digital berbasis nilai
Islam menunjukkan peningkatan kemampuan kritis dalam
membedakan konten radikal dan moderat hingga 40%.

Analisis peneliti dalam konteks ini adalah tentang
Gerakan #JihadLiterasi memperlihatkan bahwa jihad
digital bukanlah aktivitas konfrontatif, tetapi perjuangan
membangun budaya kritis dan bertanggung jawab dalam
bermedia sosial. Inilah bentuk jihad edukatif yang
menanamkan nilai digital ethic berbasis Al-Qur’an.

Contoh lain reinterpretasi jihad di era digital
tampak dalam pendekatan dakwah Ustaz Adi Hidayat
(UAH) yang mempopulerkan istilah “Jihad Akhlak”. Dalam
sejumlah ceramah daring (YouTube, 2022-2024), UAH
menekankan bahwa jihad terbesar bukanlah perang fisik,
melainkan perjuangan menjaga akhlak di tengah provokasi
digital.

Dalam salah satu unggahan YouTube (judul: “Jihad Akhlak
di Era Digital”, 2023), UAH mengutip hadis Nabi :
JIIES Vol.1. No.1 (2025)|65



Rikza Syahrial Kurniawan

A Aol b Audl By Ha )

“orang yang berjihad adalah orang yang bersungguh-
sungguh melawan hawa nafsunya untuk taat kepada
Allah.”

Melalui narasi ini, UAH menggeser makna jihad dari
dimensi fisik ke dimensi spiritual dan moral.

Studi konten yang dilakukan oleh peneliti komunikasi
Islam di UIN Sunan Ampel (Mutakin et al, 2024)
menunjukkan bahwa ceramah bertema jihad akhlak
memiliki tingkat persepsi positif tertinggi di antara
generasi Z Muslim—yakni sebesar 82,5% responden
menganggap jihad moral lebih relevan daripada jihad
politik.

Peneliti mengamati bahwa Dakwah digital yang
berorientasi pada jihad akhlak berhasil menurunkan
intensitas ujaran kebencian dalam kolom komentar hingga
45% dibandingkan video yang menggunakan narasi
konfrontatif. Ini menunjukkan bahwa digital ethic yang
berakar pada nilai akhlag karimah memiliki daya redam
sosial terhadap polarisasi keagamaan daring.

2. Urgensi Digital Ethic dalam Praktik Keagamaan Online

Analisis literatur dan studi kasus menunjukkan
bahwa praktik keagamaan di ruang digital (media sosial,
aplikasi pesan, platform video) kini menjadi medan utama
pembentukan wacana keagamaan, otoritas religius, serta
pengalaman beragama generasi muda. Sementara itu, fitur
platform —kecepatan penyebaran, amplifikasi algoritmik,

66| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

anonimitas —memberi peluang besar bagi dakwah kreatif
tetapi juga meningkatkan risiko disinformasi, polarisasi,
ujaran kebencian, dan distorsi ajaran. Oleh karena itu
terdapat kebutuhan mendesak untuk digital ethic—sebuah
himpunan norma, praktik, dan mekanisme operasional —
yang mengarahkan praktik keagamaan daring agar selaras
dengan nilai-nilai Islam rahmatan lil “alamin dan prinsip-
prinsip ilmiah komunikasi (Halim, 2019).

Selanjutnya, Zaid (2022) menyebutkan bahwa
setidaknya ada 3 bukti kebutuhan tentang digital ethic :

a. Perubahan aktor otoritas keagamaan - Penelitian
menunjukkan influencer Muslim dan dakwah digital
memainkan peran sentral dalam membentuk pemahaman
agama kaum milenial — posisi yang sebelumnya dipegang
institusi tradisional —mendorong kebutuhan agar otoritas
baru ini beroperasi menurut etika profesional keagamaan.

b. Kerentanan terhadap disinformasi dan konflik sosial -
Studi tentang tabayyun dan mediatization of religion
menemukan bahwa tanpa mekanisme verifikasi (tabayyun)
dan literasi digital, narasi keliru atau provokatif mudah
memperkuat polarisasi dan radikalisasi daring. Khususnya,
QS. Al-Hujurat (49):6 sering digunakan sebagai rujukan
normatif untuk mendorong verifikasi informasi di ranah
digital.

c. Kesenjangan kebijakan dan literasi moderasi islam -
Kajian nasional tentang moderasi beragama di era digital
(studi perguruan tinggi-keagamaan/instansi pemerintah)
merekam bahwa program moderasi belum terintegrasi

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|67



Rikza Syahrial Kurniawan

secara sistematik dengan pendidikan digital dan kebijakan
platform —membuka celah bagi penyalahgunaan narasi
keagamaan secara komersial atau politis.

Berdasarkan tiga temuan empiris tersebut, dapat
disimpulkan bahwa problem etika keagamaan di ruang
digital tidak hanya bersifat individual atau perilaku, tetapi
juga sistemik dan konseptual. Kompleksitas ini menuntut
pendekatan analitis yang lebih mendalam untuk
memahami aspek-aspek nilai dan struktur moral yang
membentuknya. Sehingga pembahasan berikut menyoroti
dimensi-dimensi tematik urgensi digital ethic, yang lahir
dari sintesis antara data empiris, nilai-nilai Islam moderat,
dan teori konstruksi sosial tentang pembentukan makna di
ruang digital.a) Epistemik; menjamin  kebenaran
interpretasi agama. Praktik keagamaan daring sering
bergantung pada mikro-konten (short videos, captions)
yang menyederhanakan teks agama. Digital ethic menuntut
standar epistemik: hakikat rujukan (nas), konteks historis-
ijtihadi, dan verifikasi sumber. Penguatan prinsip tabayyun
menjadi instrumen epistemik agar klaim keagamaan tidak
dipotong-potong atau diambil di luar konteks.
Implementasinya meliputi pedoman cek-fakta keagamaan
dan label klarifikasi pada konten viral. b) Etis - menjaga
akhlak. Nilai-nilai akhlak (adab), seperti penghormatan,
tidak menyebar fithah, menahan diri dari hujatan, dan
komunikasi lemah lembut, harus diadaptasi menjadi tata
susila  digital (digital manners). Temuan studi
menunjukkan bahwa konten yang menekankan jihad akhlak
atau narasi rahmah memperoleh dampak positif pada
kualitas dialog pengguna. Oleh karena itu etika adabis

68| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

perlu dimasukkan ke dalam kurikulum pelatihan dai
digital dan panduan komunitas. C) politik santun -
melindungi ruang publik dari intrumentalitas.Media sosial
yang diatur oleh logika engagement rentan dieksploitasi
untuk tujuan politis atau komersial. Digital ethic
mengharuskan transparansi: label sponsorship, disclosure
konflik kepentingan, dan mekanisme akuntabilitas bagi
akun-akun yang mengklaim otoritas agama. Tanpa ini,
wacana keagamaan dapat dipolitisasi sehingga menjauh
dari tujuan rahmatan lil “alamin. (temuan didukung oleh
kajian umum tentang mediatization dan regulasi platform).
d) Edukasi praktis - memperkuat literasi agama dan digital.
Temuan riset tentang literasi digital dan moderasi
beragama menegaskan bahwa intervensi pendidikan —dari
pesantren hingga perguruan tinggi— efektif meningkatkan
resistensi terhadap narasi ekstrem dan hoaks. Digital ethic
harus diformalkan ke dalam modul pembelajaran,
workshop dai, dan program sertifikasi konten Islam yang
etis. Hal ini merupakan strategi preventif yang
berkelanjutan.

Dengan demikian maka ruang digital tidak
sekadar menjadi sarana dakwah, tetapi juga medan moral
baru yang menuntut kesadaran etik, spiritual, dan sosial.
Ketika ajaran Islam disampaikan melalui algoritma, maka
kejujuran, kehati-hatian (tabayyun), dan adab komunikasi
menjadi bentuk ibadah yang tak kalah penting dari ritual
formal. Etika digital bukan hanya pelengkap teknologi,
melainkan manifestasi nilai Islam Wasathiyah yang menjaga
agar dakwah, diskusi, dan ekspresi keagamaan tetap

JIIES Vol.1. No.1 (2025)69



Rikza Syahrial Kurniawan

berlandaskan kasih sayang, kebenaran, dan tanggung
jawab di tengah derasnya arus informasi.

3. Moderasi Islam: Antara Idealitas dan Realitas

Konsep moderasi Islam (al-wasathiyyah al-Islamiyyah)
merupakan gagasan fundamental yang menegaskan posisi
Islam sebagai agama yang menolak ekstremitas dan
mengajarkan  keseimbangan dalam segala  aspek
kehidupan. Secara ideal, moderasi Islam dimaknai sebagai
bentuk keberagamaan yang proporsional — tidak berlebih-
lebihan dalam memahami syariat, tidak pula meremehkan
prinsip-prinsip agama. Nilai idealitas ini berpijak pada Al-
Qur’an, khususnya QS. Al-Baqgarah [2]:143 yang menyebut
umat Islam sebagai ummatan wasathan, yakni komunitas
yang berada di tengah-tengah, seimbang antara dimensi
spiritual dan sosial, teks dan konteks, akidah dan
kemanusiaan. Dalam pandangan teologis, wasathiyyah tidak
sekadar menunjukkan  posisi  tengah, melainkan
mencerminkan karakter keagamaan yang adil, bijaksana,
dan penuh kasih sayang.

Namun, ketika konsep ideal tersebut dihadapkan pada
realitas sosial, politikk, dan budaya wumat Islam
kontemporer, muncul ketegangan antara nilai normatif dan
praktik empirik. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa
penerapan moderasi sering kali terjebak dalam wacana
simbolik tanpa implementasi substantif. Noorhaidi Hasan
mencatat bahwa di Indonesia, moderasi beragama sering
dimanfaatkan sebagai jargon kebijakan publik yang belum
sepenuhnya menyentuh perubahan cara berpikir

70| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

masyarakat di tingkat akar rumput.’ Dalam banyak kasus,
moderasi Islam justru dipersepsikan sebagai proyek negara
yang elitis dan top-down, bukan sebagai kesadaran teologis
yang tumbuh dari internal umat. Hal ini menunjukkan
adanya kesenjangan epistemik antara idealitas normatif
moderasi dan praksis sosial yang diwarnai kepentingan
politik, ideologis, dan ekonomi.

Dari sisi epistemologi Islam, Fazlur Rahman
menjelaskan bahwa setiap ajaran Islam mengandung visi
moral yang menuntut keterlibatan aktif umat dalam
membangun keadilan sosial. 1 Dalam kerangka ini,
moderasi Islam seharusnya menjadi orientasi moral dan
metodologis dalam merespons perubahan zaman, bukan
sekadar slogan toleransi. Namun kenyataannya, sebagian
praktik keberagamaan masih terjebak pada dikotomi
konservatif-liberal atau tekstual-kontekstual yang sering
kali berujung pada polarisasi identitas. Ketika Islam
direduksi menjadi simbol politik atau alat mobilisasi sosial,
nilai  wasathiyyah  kehilangan ruh keadilan dan
keseimbangan yang menjadi esensinya.

Berbicara dalam konteks sosial keagamaan, Olivier Roy
menyebut fenomena ini sebagai “de-teritorialisasi Islam” —
ketika praktik keagamaan kehilangan akar kulturalnya dan
bergeser ke ruang global digital, tempat identitas keislaman
diproduksi dan diperdebatkan secara terbuka. !¢ Media

14 Noorhaidi Hasan. (2019). Islam Politik dan Moderasi Beragama di Indonesia.
Yogyakarta: CRCS UGM.

15 Fazlur Rahman. Islam and Modernity: (1982). Transformation of an Intellectual
Tradition. Chicago: University of Chicago Press.

16 Roy, Olivier. (2004). Globalized Islam: The Search for a New Ummah. New York:
Columbia University Press.

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|71



Rikza Syahrial Kurniawan

sosial menjadi arena baru bagi pertarungan wacana antara
kelompok moderat, konservatif, dan radikal. Dalam
kondisi seperti ini, John L. Esposito menekankan
pentingnya memperkuat civil Islam — yaitu Islam yang
menekankan dialog, keadilan sosial, dan penghormatan
terhadap pluralitas. 7 Namun, tantangan besar muncul
karena arus informasi digital cenderung memperkuat
narasi emosional dan reduktif, bukan reflektif. Algoritma
media sosial memperbesar pesan ekstrem karena lebih
mudah menarik keterlibatan (engagement), sementara
wacana moderat yang rasional dan berimbang sering kali
tenggelam di tengah bisingnya ruang publik digital.

Secara sosiologis, moderasi Islam yang ideal menuntut
integrasi antara spiritualitas dan tanggung jawab sosial.
Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa
keseimbangan sejati hanya dapat dicapai apabila umat
Islam memiliki adab — kesadaran akan tatanan moral dan
pengetahuan yang benar. Tanpa adab, moderasi mudah
berubah menjadi kompromi kosong yang kehilangan arah
moral.’® Dalam konteks ini, pendidikan dan pembinaan
nilai menjadi kunci utama untuk menjembatani jarak
antara idealitas dan realitas. Pendidikan Islam tidak cukup
menanamkan doktrin normatif, tetapi harus
mengembangkan habitus moderat melalui keteladanan,
dialog kritis, dan literasi digital yang beretika.

17 Esposito, John L. (2010). The Future of Islam. Oxford: Oxford University Press.
18 Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam: A Framework
for an Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC, 1980.

72| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

Wahid Foundation pun menemukan dalam laporan
Indeks Moderasi Beragama dan Literasi Digital =~ bahwa
sebagian besar masyarakat Indonesia menyetujui nilai
toleransi dan anti-kekerasan, tetapi masih rendah dalam
hal kemampuan verifikasi informasi keagamaan di ruang
digital.’ Temuan ini menunjukkan bahwa moderasi Islam
menghadapi tantangan baru: bukan hanya ekstremisme
ideologis, tetapi juga disinformasi dan bias kognitif yang
menggerus rasionalitas umat. Oleh karena itu, strategi
penguatan moderasi Islam harus menekankan pendekatan
multidimensional — menggabungkan dimensi teologis,
kultural, dan digital.

Dari perspektif praksis, keberhasilan implementasi
moderasi Islam bergantung pada kemampuan para aktor
sosial-keagamaan untuk membumikan nilai wasathiyah
dalam tindakan konkret. A. R. Mubarok menyoroti
perlunya kolaborasi antara pemerintah, ormas Islam, dan
platform digital untuk memperkuat literasi moderasi di
dunia maya.?® Moderasi tidak akan berdaya guna jika
hanya menjadi diskursus elite akademik; ia harus hadir
dalam perilaku dakwah, kebijakan pendidikan, dan kultur
komunikasi publik. Dalam konteks ini, media digital dapat
menjadi instrumen jihad kultural — sarana perjuangan
moral yang menginternalisasikan nilai-nilai keadilan,
toleransi, dan kemanusiaan universal.

19 Wahid Foundation. (2024). Laporan Indeks Moderasi Beragama dan Literasi Digital
Umat Islam Indonesia. Jakarta: Wahid Foundation.

20 Mubarok, A. R. (2024). “Moderasi Beragama di Era Digital: Tantangan dan
Peluang.” Jurnal Keislaman dan Sosial, Vol. 4, No. 1.

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|73



Rikza Syahrial Kurniawan

Dengan demikian, moderasi Islam dalam praktiknya
tidak sedang mengalami kegagalan, tetapi sedang
menjalani proses transformasi epistemik — dari gagasan
normatif menuju kesadaran sosial yang dinamis. Perbedaan
antara idealitas dan realitas bukanlah bentuk kontradiksi,
melainkan ruang refleksi bagi umat Islam untuk
menafsirkan kembali nilai-nilai keislaman sesuai tantangan
zaman. Moderasi Islam sejati bukan berada di posisi tengah
yang pasif, melainkan dalam keseimbangan  aktif.
kemampuan untuk bersikap tegas terhadap ketidakadilan,
sekaligus bijaksana dalam menghadapi perbedaan. Dalam
kondisi masyarakat yang semakin terfragmentasi oleh arus
informasi digital, wasathiyyah menjadi kompas moral yang
menuntun umat agar tetap berpegang pada prinsip
rahmah, keadilan, dan kebijaksanaan dalam berpikir,
bertutur, dan bertindak.

4. Jihad Digital sebagai Manifestasi Islam Wasathiyah

Dalam konteks peradaban digital, konsep jihad
mengalami reaktualisasi makna yang signifikan. Jika pada
era klasik jihad sering dimaknai sebagai perjuangan fisik
dalam mempertahankan agama, maka pada masa
kontemporer, jihad mengalami pergeseran epistemologis
menjadi perjuangan moral, intelektual, dan sosial untuk
menegakkan nilai-nilai kebenaran serta kemaslahatan di
ruang digital. Perubahan ini sejalan dengan semangat Islam
wasathiyah yang menempatkan keseimbangan (tawassuth),
keadilan (‘adl), dan kebijaksanaan (hikmah) sebagai inti

dari perilaku umat dalam menjalankan ajaran agama.

74| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

Konsep jihad digital (digital jihad) bukan berarti
membawa semangat konfrontatif ke dunia maya,
melainkan bentuk perjuangan baru yang menegakkan nilai
kebenaran, keadilan, dan kasih sayang melalui media
digital. Dalam kerangka wasathiyah, jihad digital dapat
dipahami sebagai aktualisasi etos perjuangan Islam dalam
koridor moderasi dan etika komunikasi. Artinya, setiap
aktivitas keagamaan di ruang digital — baik dakwah,
edukasi, maupun advokasi sosial — harus mencerminkan
nilai rahmah dan adab, bukan kebencian atau kekerasan
simbolik. Sebagaimana ditegaskan oleh Fahmi Sahlan dkk.
(2024), jihad digital merupakan ekspresi kesalehan sosial
yang berbasis literasi, di mana umat berjuang melawan
disinformasi, intoleransi, dan degradasi moral melalui
narasi damai dan edukatif.

Secara teologis, pemaknaan jihad digital berakar
pada prinsip al-amru bil ma’rif wan-nahy ‘anil munkar
(mengajak pada kebaikan dan mencegah kemungkaran)
yang diartikulasikan dalam konteks digital. Prinsip ini
menuntut kesadaran spiritual dan intelektual untuk
menjaga kemurnian pesan Islam dari distorsi algoritmik
dan manipulasi informasi. Dalam pandangan al-Ghazali,
jihad yang paling mulia adalah jihad melawan hawa nafsu
(al-jihad al-akbar), karena menuntut kedisiplinan moral dan
spiritual yang tinggi. Semangat ini relevan dengan ruang
digital, di mana godaan popularitas, sensasionalisme, dan
ego digital kerap menjerumuskan pendakwah ke dalam
praktik yang tidak wasathiyah. Dengan demikian, jihad
digital yang sejati adalah perjuangan melawan
penyimpangan moral dalam dunia daring, serta

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|75



Rikza Syahrial Kurniawan

membangun narasi Islam yang menenangkan dan

mencerdaskan.

Dalam perspektif sosiologis, jihad digital berfungsi
sebagai strategi reproduksi nilai Islam moderat di tengah
kompetisi wacana ekstrem. Seperti dijelaskan oleh Zaid
dalam Religions Journal, media sosial saat ini menjadi ruang
produksi identitas keagamaan baru (digital ummah), di
mana otoritas keagamaan tidak lagi dimonopoli oleh
lembaga formal, melainkan tersebar secara horizontal
melalui konten digital.?! Di sinilah jihad digital menjadi
praksis sosial yang bertujuan mengembalikan Islam kepada
citra rahmah dan akhlak, melalui narasi yang edukatif,
dialogis, dan berimbang. Para dai digital yang mengusung
nilai wasathiyah secara sadar menempuh jalan jihad
melalui dakwah bijak dan beradab — mereka melawan
ekstremisme bukan dengan kekerasan, melainkan dengan
ilmu, humor yang santun, dan konten yang menyejukkan.

Lebih lanjut, jihad digital juga merupakan bentuk
ijtthad kontemporer yang merefleksikan kemampuan Islam
beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan
substansi moralnya. Wasathiyah tidak hanya berbicara
tentang posisi tengah secara geografis atau ideologis, tetapi
tentang kemampuan menjaga keseimbangan antara
idealitas wahyu dan realitas sosial. Dalam konteks ini, jihad
digital menghadirkan wajah Islam yang tawazun —
memadukan kesalehan individual dengan tanggung jawab
sosial. Ketika umat Islam menggunakan media sosial untuk

21 Zaid, Bouziane et al.(2022). “Digital Islam and Muslim Millennials: How Social
Media Influencers Reimagine Religious Authority and Islamic Practices.” Religions.

76| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

meluruskan informasi, menyebarkan ilmu, dan mendorong
solidaritas kemanusiaan, mereka sesungguhnya sedang
melakukan jihad dalam kerangka rahmatan lil “alamin.

Namun demikian, idealisme jihad digital sering
kali berhadapan dengan realitas yang paradoksal. Sebagian
kelompok masih menggunakan terminologi “jihad” untuk
melegitimasi kekerasan verbal, ujaran kebencian, dan
intoleransi di ruang maya. Mutia Nurul Arentania (2024)
mencatat bahwa media digital dapat menjadi “arena
radikalisasi simbolik” yang memperkuat polarisasi
identitas keagamaan. Di sinilah urgensi digital ethic menjadi
bagian integral dari jihad digital. Seorang mujahid digital
tidak hanya dituntut mahir berteknologi, tetapi juga
memiliki adab digital — kesadaran bahwa setiap postingan
adalah cerminan akhlak dan pertanggungjawaban moral di
hadapan Allah. Dengan memegang prinsip qaulan sadidan
(ucapan yang benar) dan gaulan layyinan (ucapan yang
lembut), jihad digital menjadi medium dakwah yang
menebar rahmah, bukan menambah luka sosial.

Lebih dalam lagi, jihad digital dalam bingkai
wasathiyah dapat dilihat sebagai jembatan antara
spiritualitas dan modernitas. Islam moderat tidak menolak
teknologi, tetapi mengarahkan penggunaannya untuk
membangun kemaslahatan. Dalam hal ini, jihad digital
menuntut literasi moral yang kuat — vyaitu kemampuan
membaca tanda-tanda zaman (‘alamat al-zaman) serta
menafsirkan pesan Islam sesuai konteks kontemporer
tanpa kehilangan substansi wahyu. Seperti diuraikan oleh
Fazlur Rahman, pembaharuan Islam yang sejati harus

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|77



Rikza Syahrial Kurniawan

bersandar pada “moral vision of Islam” — visi etis yang
menjadi ruh dari setiap pembaruan, termasuk dalam ranah
digital. Maka, jihad digital bukan semata tentang melawan
hoaks, tetapi tentang memperjuangkan makna Islam yang
bijak, moderat, dan manusiawi di tengah modernitas yang
serba cepat.

Dengan demikian, jihad digital sebagai manifestasi
Islam wasathiyah bukanlah konsep retoris, tetapi strategi
moral, sosial, dan intelektual untuk menjaga keseimbangan
antara iman, akal, dan kemajuan teknologi. Ia meneguhkan
kembali posisi umat Islam sebagai ummatan wasathan (umat
yang seimbang), sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-
Bagarah [2]:143 — “Dan demikianlah Kami jadikan kamu
umat yang wasath (pertengahan), agar kamu menjadi saksi
atas manusia.” Dalam konteks digital, menjadi saksi berarti
menjadi penebar nilai kebenaran, keadilan, dan kasih
sayang di tengah hiruk pikuk dunia maya. Inilah jihad
yang relevan di abad informasi — jihad yang berjuang
dengan akal dan akhlak, bukan dengan amarah; jihad yang
menegakkan Islam bukan melalui konfrontasi, tetapi
melalui kebijaksanaan dan etika komunikasi

D. KESIMPULAN

Jihad di era media sosial bukan lagi sekadar konsep
tradisional; ia berubah menjadi perjuangan informasi dan
moral. Pengarusutamaan digital ethic (seperti tabayyun,
kejujuran, tanggung jawab sosial, keadilan, adab)
merupakan syarat mutlak agar jihad digital tidak
disalahtafsirkan atau disalahgunakan. Moderasi Islam
(wasathiyyah) menjadi paradigma normatif yang mampu

78| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

menyeimbangkan dinamika kebebasan berinternet dan
tanggung jawab moral. Untuk mewujudkannya
dibutuhkan pendidikan yang integratif, regulasi etik,
literasi digital, dan kerjasama antara masyarakat, institusi
pendidikan, lembaga agama, dan platform digital. Dengan
demikian, jihad digital yang konstruktif dapat mereduksi
konflik, memperkuat ukhuwah, dan menegakkan Islam
Wasathiyyah di ruang maya.

E. DAFTAR PUSTAKA

Afrizal, Farit. (2022). Internet dan Dakwah Jihadis: Propaganda
dan Radikalisasi dalam Perspektif Komunikasi Radikal
dan Mediatized Jihad. Ad-DA'WAH: Jurnal Ilmu Dakwah
Islamiyah, Vol. 23, No. 1.

Afsaruddin, Asma. (2022). Jihad: What Everyone Needs to Know.
Oxford University Press.

Agus Zaenul Fitri and Nik Haryanti, (2020). Metodologi
Penelitian Pendidikan: Kuantitatif, Kualitatif, Mixed
method dan Research and Development, Malang: Madani
Media.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in
Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education.
Kuala Lumpur: ISTAC, 1980.

Arentania, Mutia Nurul. Et al. (2024). Peran Literasi Digital
Dalam Menangkal Hoaks Keagamaan Di Media Sosial
Pada Remaja. NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, Vol.2, No.
2

Daimah et al. (2024). Digital Ethic in Islam: The Qur’anic
Prototype of Social Media Usage. Al-I'jaz: Jurnal Studi Al-
Qur’an, Falsafah dan Keislaman, 6(2).

Esposito, John L. (2010). The Future of Islam. Oxford: Oxford
University Press.

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|79



Rikza Syahrial Kurniawan

Fadli, Muhammad Rijal. (2021). "Memahami desain metode
penelitian kualitatif," Humanika, Kajian Ilmiah Mata Kuliah
Umum 21, No. 1.

Fahmi Sahlan et al. (2024). Digital-Based Literacy Analysis of
Religious Moderation. Progresiva: Jurnal Pemikiran dan
Pendidikan Islam, 11(2).

Fazlur Rahman. Islam and Modernity: (1982). Transformation of an
Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago
Press.

Hasan, Muhammad Haniff. (2015). The Concept of Wasatiyyah
and the Challenges of Islamic Extremism. Singapore: RSIS
Publications.

Iskandar et al. (2025). Etika dan Praktik Keagamaan di Era
Digital. Equilibrium: Jurnal Pendidikan, 13(1).

Kementerian Agama RI. (2023). Panduan Moderasi Beragama
Digital. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag.
Mubarok, A. R. (2024). “Moderasi Beragama di Era Digital:
Tantangan dan Peluang.” Jurnal Keislaman dan Sosial, Vol.

4, No. 1.

Noorhaidi Hasan. (2019). Islam Politik dan Moderasi Beragama di
Indonesia. Yogyakarta: CRCS UGM.

Prastyo, Angga Teguh & Isna Nurul Inayati. (2024).
Implementasi Budaya Literasi Digital untuk Menguatkan
Moderasi Beragama bagi Santri (Studi Kasus di Mahad
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang). INCARE:
International Journal of Educational Resources.

Rajaminsah, Mohamad Yudiyanto, Melisa Indah Firdausi,
Musoddiq, Ria Anisa. (2024). Moderasi Beragama dan
Literasi Digital: Pengembangan Kurikulum PAI Adaptif
terhadap Tantangan Era Post-Truth. Alacrity: Journal of
Education, Vol. 5, No. 2.

Rasyid, Arbanur. Et al. (2023). Strategi Jihad Digital Sebagai
Upaya Perlawanan Informasi Negatif. Al-Istinbath: Jurnal
Hukum Islam, 6(2).

80| JIIES Vol.1. No.1 (2025)



Konsep Jihad dalam Pusaran Media Sosial...

Roy, Olivier. (2004). Globalized Islam: The Search for a New
Ummah. New York: Columbia University Press.

Sahlan, Fahmi, et al. (2024). Digital Jihad dan Literasi Moderasi
Beragama di Kalangan Mahasiswa. Moderatio: Jurnal
Moderasi dan Dakwah Digital, Vol. 5, No. 1.

Saputra, Afriyan Arya. et al. (2024). Islamic-Based Digital
Ethics: The Phenomenon of Online Consumer Data
Security. Share: Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam, 11(1).

Shafig, A., & Sulaiman, M. (2019). “Wasatiyyah and Its
Contemporary Applications: A Theological Review.”
Journal of Islamic Studies.

Suryana Alfathah et al. (2023). Qur’anic Ethics for Social Media:
Insights from Indonesia’s Thematic Tafsir. Mashadiruna
Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 4(1).

Titin Nurjanah. (2024). “Literasi Digital dan Ketahanan
Moderasi Beragama: Telaah Integratif dalam Perspektif
Magqashid al-Syari’ah.” JSHI: Jurnal Syariah Hukum Islam,
Vol. 3, No. 1.

Wahid Foundation. (2024). Laporan Indeks Moderasi Beragama dan
Literasi Digital Umat Islam Indonesia. Jakarta: Wahid
Foundation.

Wahyudi, Dedi & Novita Kurniasih. (2024). Literasi Moderasi
Beragama sebagai Reaktualisasi “Jihad Milenial” Era 4.0.
Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama, 1(1).

Zaid, Bouziane et al.(2022). “Digital Islam and Muslim
Millennials: How Social Media Influencers Reimagine

Religious Authority and Islamic Practices.” Religions
(MDPI), Vol. 13, No. 7.

JIIES Vol.1. No.1 (2025)|81



